

# 



كتاب وسنت ڈاٹ كام پر دستياب تما م البكٹرانك كتب.....

🖘 عام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

🖘 مجلس التحقيق الإسلامي كعلائ كرام كى با قاعده تقديق واجازت ك بعداً پ

لوژ (**UPLOAD**) کی جاتی ہیں۔

🖘 متعلقہ ناشرین کی اجازت کےساتھ پیش کی گئی ہیں۔

🖘 دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ،فوٹو کا پی اورالیکٹرانک ذرائع ہے محض مندرجات کی

نشرواشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

\*\*\* **تنبیه** \*\*\*

📨 کسی بھی کتاب کوتجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعال کرنے کی ممانعت ہے۔

🖘 ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پرمشتل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں

نشر واشاعت، کتب کی خرید وفروخت اور کتب کے استعال سے متعلقہ کسی بھی قتم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں اللہ فرمائیں اللہ

webmaster@kitabosunnat.con

www.KitaboSunnat.com



تاليف تعليمِلام الم المعلم المسلم المعلم المسلم المسلم

ادِّارَة سَرُجَهُانُ النَّهُ نَنَهُ لا بور، پاکتان

| 100 TO 10 |            |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| جمله حقوق محفوظ ہیں                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | i          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
| اداره ترجمان السنه، 53- لارنس روده، لا مور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ا ناشر     |
| - اگت 2010 ء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | طبع اُول _ |
| , <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1          |

التصوف \_\_\_\_\_

## فهرست

| صفحه فمبر | عنوان                                        | بنزتتار |
|-----------|----------------------------------------------|---------|
| 7         | عرض مترجم                                    | 1       |
| 9         | مقدمه                                        | 2       |
| 19        | پېلاباب: تضوف کی بنیادادرتاریخ               | 3       |
| 19        | پہلی فصل:اسلام کتاب وسنت کے انتباع کا نام ہے | 4       |
| 31        | دوسری فصل تصوف کااصل اوراس کے مشتقات         | 5       |
| 51        | تيسرى فصل: تصوف كى تعريف                     | 6       |
| 56        | چوتھی فصل: تصوف کی ابتدااوراس کاظہور         | 7       |
| 74        | دوسراباب: تصوف کےمصادراور ما خذ              | 8       |
| 76        | ابراہیم بن ادهم کاواقعہ                      | 9       |
| 80        | گوتم بده کا دا قعه                           | 10      |
| 84        | ر<br>رک نکاح                                 | 11      |
| 91        | ميسائي <b>ت</b>                              | 12      |
| 93        | ترک دنیا                                     | 13      |
| 101       | <b>ظا ہری حلیہ اور لباس</b>                  | 14      |
| 131       | ہندواور فاری مذاہب                           | 15      |
| 155       | افلاطون کے جدید افکار                        | 16      |
| 181       | تيسراباب: شيعيت اورتصوف                      | 17      |
| 183       | جابر بن حیان                                 | 18      |
| 191       | عبدک                                         | 19      |

#### www.KitaboSunnat.com

|                                         | التصوف |
|-----------------------------------------|--------|
| <br>تفوف کے ملیلے                       | 192    |
| د می کانز ول اور فرشتوں کی آید          | 205    |
| ولی اور نبی کے درمیان مساوات            | 233    |
| ولی کی نبی پرفضیات                      | 235    |
| نبوت کااجراء                            | 246    |
| عصمت اولياء                             | 251    |
| زمین کا کسی بھی وقت جہت ہے ضالی نہ ہونا | 264    |
| امام کی معرفت ضروری ہے                  | 268    |
| ولايت اوروصيت                           | 271    |
| حلول اور تنامخ كاعتبيره                 | 277    |
| مراتب صوفيا                             | 287    |
| تقيد                                    | 292    |
| ظا ہراور باطن                           | 301    |
| شرييت واحكام شرييت كامنسوخ اورختم بهونا | 317    |
| مصاد وم اجع                             | 355    |

إهـُــــُدَاء ..

لا كَرَيْنَى لَانَ لَا يَكُونَ لَا يَكُونُ لَكُولُونُ لِكُولُونِ لَا لَكُونُ لَكُولُونِ لَا لَمُ لَكُولُونِ لَا لَمُ يَكُولُونِ لَا لَمُ يَعْلَى لَكُولُونِ لِكُونُ لِكُولُونِ لَكُولُونِ لَكُولُونِ لَكُولُونِ لَكُولُونِ لِكُونُ لِكُولُونِ لِكُولُونِ لِكُولُونِ لِلْكُونِ لِلْكُولِ لِلْكُونِ لِلْكُولِ لِلْكُولِ لِلْكُلِكُ لِلْكُولِ لِلْكُلِكُ لِلْكُولِ لِلْكُلِكُ لِلْكُولِ لِلْكُلِكُ لِلْكُولِ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُولِ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُلِكُ لِلْكُ

## عرض مترجم

### الحمدللة رب العلمين و الصلوة والسلام على رسولة محمد و على آلة واصحابة اجمعين

أمابعد:

دینی خدمات کے حوالے سے علامداحسان البی ظہیر شہید کا نام اظہر من الشمس ہے وہ ہمد جہت شخصیت تھے جنہوں نے انتہائی کم وقت میں عظیم خدمات سرانجام دیں۔میدانِ خطابت کے شہروار تھے تو قلم کے دھنی۔ بیان کا اخلاص اور للہیت ہی تھی کہ قدرت نے مختصر وقت میں ان سے عظیم کام لئے۔ ایسی نابغہ روزگار ہتیاں روز روز پیدائیس ہوتیں جو بیک وقت کی محاذ وں پر خدمات سرانجام دیں۔ کتاب وسنت کا پر چارکیا اور مخالفین کا پردہ چاک کیا اور انہیں علمی وحملی میدان میں وندان شکن جواب دیئے۔

میرے لئے سعادت کا موقع ہے کہ میں علام احسان البی ظمیر شہید کی عربی تصانیف کا ترجمہ کر رہا ہوں (وانٹی یدر لف الضالع شاو الصلیع بدورانِ ترجمہ حی الامکان کوشش رہی کہ میں علامہ شہید کے فرمودات کوانمی کے انداز میں بیان کروں تا کہ ترجمہ کے بجائے طبع زاد تالیف ہونے کا تاثر طے و ما توفیقی الا باللہ میری یہ کوشش کس صد تک کامیاب رہی اس کا فیصلہ تو قار کمین ہی کریں گے ۔افادہ عام کیلئے ہمل زبان استعال کی گئی تا ہم علامہ شہید کاعلمی انداز بھی ملحوظ خاطر رہا۔ تمام مندر جات کے حوالہ جات بھی ساتھ دیئے گئے جس کی وجہ سے نتیجہ تک بہنی ناکسی بھی صاحب شعور کیلئے مشکل ندہوگا۔

وعاب كه بارى تعالى كے بال بھى يەخدمت سند قبوليت حاصل كر ...

حافظ محمستور 032**1-4212353** 

#### المقدمة

حمد الله على نعمه الظاهرة والباطنة كما يليق بجلاله و جنابه ، وصلاة و سلامًا على رسوله خير النبيين و اشرف المرسلين ، ومن تمسلت بسنته ، وعض عليها بالنواجذ ، واهتدى به من اصحابه و اهل بيته و اتباعه الى يوم الدين ، و بعد:

تصوف کاموضوع طویل عرصے سے زیر مطالعہ تھا، گراپنی کچھ مصروفیات کی بناپر میں اس پر کچھ لکھنے بارے پس و پیش ہے کام لیتا رہا۔ بھی میں اس بارے اپنا ذہن بنالیتا اور بھی دیگر مصروفیات رکاوٹ بن جاتیں۔

لیکن جب میں نے دیکھا کہ لوگ تصوف کے بارے میں جاننے اور پڑھنے کے بہت مشاق ہیں اس جماعت کے بارے میں جاننے کیلئے مشاق ہیں اس جماعت کے بارے میں ان کے افکار آراءاورعقا کدکے بارے میں جاننے کیلئے بین ہیں اور بخس ہیں کہ تصوف کی حقیقت کیا ہے اور اس کا اصل مقام کیا ہے؟ چنا نچہ لوگوں تک صحیح بات پہنچانے کیلئے میں نے اپنا تر دوختم کیا، کیونکہ مجھے احساس تھا کہ اگر میں اس طرح تذیذ بدے کا شکار ہوجاؤں:

﴿وان فريقا منهم ليكتمون الحق و هم يعلمون﴾(١) و ﴿ولا تكتموا الشهادة و من يكتمها فانه اثم قلبه﴾(٢)

 کو چھپانے کیلئے اپنے چہروں پراوڑ ھا ہوا تھا۔ای طرح ان کے اصل عقائد اور تعلیمات سے بھی نقاب کشائی کی ۔اس لئے میری جان مال اور میری عزت تو ہمیشہ ہی اللہ تعالیٰ کی رضا اور اس کی خوشنو دی کیلئے وقت رہی ہے:

ان صلاتی ونسکی و محیای و مماتی لله رب العالمین لا شریك له وبذلك امرت و انا اول المسلمی (۳)

میری جان میری عزت اور میرا مال الله تعالی کے احکام اور حضور کی سنت برقربان ہے

فان ابی و والدتی و عوضی لعوض محمد منکم وقاء میر اور تحفظ کیلئے قربان ہے۔ میر اور تحفظ کیلئے قربان ہے۔ کی طریقہ صحابہ کرام کا بھی تھا 'جو تحضور کے تلاندہ اور دفقاء تھے۔

فدت نفسی و ما ملکت یمینی فوارس صدقوا فیهم ظنونی میری جان اورمیری ہرچیز قربان ان شہواروں پر جنہوں نے میرا گمان کج کردکھایا۔ میرا تذبذب اپی جان اور مال کے تحفظ کیلئے نہتھا، کیونکہ زندگی کیلئے تو اللہ تعالیٰ نے ایک وقت مقرر کررکھا ہے'اور وقت جب آتا ہے تو پوراہو کرہی رہتا ہے۔

﴿ولكل امة اجل فاذا جاء اجلهم لا يستاخرون ساعة ولا يستقدمون﴾(۵)

﴿و كان امر الله قلرا مقدورا ﴿ (٢)

﴿كُلُّ نَفْسُ بِمَا كُسِبَتُ رَهْيِنَةً﴾ (٤)

ابتدایس میراخیال تھا کہ بعض عالی اوگوں کی وجہ سے تصوف اورصوفی بدنام ہوئے ہیں اور ان کاس غلوکی وجہ سے مرطرف سے ان پر طعن وشنج ہوری ہے اور انہیں شیعیت سے مشابہت دی جار ہی ہے لیکن جب میں نے اس موضوع کو گہرائی میں جاکر پڑھا اورصوفیوں کی کم ابوں اور

خطوط کا مطالعہ کیا' ان کے طریقوں اور اجتماعات کا مشاہرہ کیا' ان کی خودنوشتوں اور تراجم کے بارے تحقیق کی تو میر سامنے یہ بات آئی کہ شیعہ کی طرح ان کے ہاں بھی کسی بھی معاطمیں اعتدال نہیں ہے۔اعتدال ان کے ہاں عنقا ہے۔جس طرح کوئی شیعہ اس وقت تک کال شیعہ نہیں کہلا تا جب تک وہ غالی اور فتشد دنہ ہوائی طرح کوئی بھی صوفی اس وقت تک صوفی نہیں کہلا تا' جب تک کہوہ اپنے عقا کد میں غلونہ کرے۔اور اسے اولیا اللہ میں سے اس وقت تک شار نہیں کیا جب تا کہ جہ وہ علوق کی معاد تا بہت نہ کرے جیسا کہ باری تعالیٰ کی جاتا' جب تک کہوہ مخلوق کیلئے بھی اس طرح کی صفات نابت نہ کرے جیسا کہ باری تعالیٰ کی باری تعالیٰ کی باری تعالیٰ ک

ای طرح ابتدا میں میرا خیال بی تھا کہ علی تصوف کے موضوع پر جو کتاب تکھوں گا اس کا موضوع ہوگا ' تصوف 'اعتدال اورغلو کے درمیان ' کیکن جب میں نے یہ کتاب تکھی تو جھے محسوں ہوا کہ اس طرح کا کوئی موضوع اسم باسٹی نہ ہوگا اور موضوع اور کتاب کے درمیان کوئی مناسبت خبیں ہوگی۔ اس لئے کہ تمام تر کوششوں کے باوجود ش صوفیوں میں اعتدال والی کوئی بات تااش نہ کرسکا۔ میری خواہش تھی کہ میں اعتدال والا پہلوان میں تلاش کروں اور ان کے حق میں دلائل دول اور اگر توافق کی کوئی راہ نکلے تو اس کی تعریف و توصیف کروں اور ان کے جق میں دلائل پر دول اور اگر توافق کی کوئی راہ نکلے تو اس کی تعریف و توصیف کروں اور ان کے باقی مسائل پر مافعانہ اجبا اختیار کروں ۔ لیکن صوفیوں کی کتابوں کی طویل اور گری تحقیق کے بعد میر سے سامند و بی راست سے یا تو میں خدانخواستہ شیطان کی پیروی کرتے ہوئے بغیر کی دلیل اور جمت کے خوانخواہ ٹا مک ٹو ٹیاں مارتا پھر تا ہے میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ان دوسر سے لوگوں میں شار والے کا کوف بھی ول میں نہ رکھتا۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ان دوسر سے لوگوں میں شار دالے کا کوف بھی ول میں نہ رکھتا۔ میری دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ مجھے ان دوسر سے لوگوں میں شار کرے۔ مجھے صادقین میں سے بنائے اور مجھے استقامت اور ثابت قدمی عطا کر ہے۔

#### امابعد:

یدایک نی کتاب ہے جو ہم اپنے قار کین کے سامنے چیش کرنے جارہے ہیں۔اس کا موضوع جدید بھی ہے اور قدیم بھی۔جدیداس اعتبارے کہ یہ تصوف اور صوفیوں کے بارے میں ہے اور قدیم اس اعتبارے کہ یہ کتابوں کی تصنیف کا وہی سلسلہ ہے جو ہم طویل عرصے ہے شروع

کے ہوئے ہیں'جس کے بارے ہیں ہم نے اللہ تعالیٰ سے بیٹ عہد کیا تھا کہ ہم کتاب وسنت کی روشیٰ میں ان مسائل کو واضح کرتے رہیں گے۔ ان کے بارے ہیں گفتگو کرتے رہیں گے اور کتاب و سنت کی کسوٹی پرتمام مسائل کو پر کھتے رہیں گے۔ جب تک ہم کتابت اور خطابت پر قاور رہیں گئ جب ہم ہر چیز کو تحقیق اور خیل میں قلم پکڑنے کی سکت رہے گی اور جب تک ہماری قوت گویائی باتی رہے گئ ہم ہر چیز کو تحقیق اور نقید کے میزان پر کھیں گئتا کہ جق اور بچ کھل کرسا سنے آئے اور ہم اس کی تبلیغ کریں اور قت کے چرے سے شبہات کے باولوں کی تبلیغ کریں اور قت کے چرے سے شبہات کے باولوں کو ہٹا کراسے صاف اور واضح شکل ہیں مسلمانوں کے سامنے چیش کریں۔

جب ہم نے اس کتاب کا آغاز کیا تو ہمارا خیال بیتھا کہ ہم اس موضوع پر ایک کتاب تکھیں گے جوتقریفا 300 صفحات برشتمل ہوگ<sup>ی ج</sup>س میں تصوف کی تاریخ 'ابتدا'اس کے بنیادی اصول اورتعلیمات عقائد تصوف کا نظام تصوف کےسلسلے اورتصوف کی مشہور شخصیات شامل ہوں گی، لیکن کتاب کوشروع کرنے کے بعد ہمیں اس بات کا شدت ہے احساس ہوا کہ یہ موضوع اتنا اہم اورطویل ہے کہ ایک سے زائد کتابوں کا متقاضی ہے اور کم از کم دو کتابیں تو ہونی ہی جائمیں۔ پہلی کتاب ایسی ہو جو کہ تصوف کی بنیاد اور اس کے مصادر پر مشتمل ہو۔ یہ ایک ایسا موضوع ہے جو بنیا دی اہمیت کا حامل ہے اور آج تک بہت کم لوگوں نے اس کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔ جولوگ اسموضوع برلکھتے رے انہوں نے تصوف کے بارے میں بحث تو کی لیکن تصوف کی بنیا داوراس کے مصادر برصرف ایک طائرانہ نظر ہی ڈالی ٔ حالا نکہ مصادراور یا خذی اہمیت زیادہ ہے اور مصاور اور آفذ سے ہی کسی بھی جماعت کے افکار اور اس کے بنیادی خیالات کا ہمیں پتہ چاتا ہے۔ بعض دفعدالیا بھی ہوتا ہے کہ سی بھی علم یا کسی بھی چیز کے مصادر اس جماعت کے دیگر افکار سے زیادہ اہمیت کے حامل ہوتے ہیں' کیونکہ جب دلائل ہیش کئے جاتے ہیں' یا جب اس مسلک کے عقائد سامنے لائے جاتے ہیں تواس وقت اُن دلائل اور عقا کد کے پیچھے یہی اصول اور مصادر کا م کررہے ہوتے ہیں اور وہ سارے دلائل اور عقائدان اصولوں اور مصادر کے تابع ہوتے ہیں لہذا ہم نے ا بنی اس کتاب بیں تصوف کے اصول 'بنیاد اور مصادر کو انتہا کی تفصیل ہے بیان کیا' تا کہ ہر مخص کو آغاز ہی ہے اس کے بارے میں کمل معلومات حاصل ہو کیس۔ اس کتاب میں ہم نے تصوف کی بنیادوں کو بیان کیا اور اس کتاب کو کممل کرنے کے بعد ہم اب اسے قار مین اور تحققین کے سامنے پیش کررہے میں اور اللہ تعالیٰ سے دعا گو میں اور امید کرتے میں کہ یہ کتاب پڑھنے والوں کی رضا مندی حاصل کرلے گی۔

مجھے پیجھی یقین ہے کہاس کتاب کے لکھنے کے ذریعے ہم نے ایک اہم کام مکمل کیا ہے اور ایک ایے رائے کو بند کرنے کی کوشش کی ہے جے بہر حال بند کیا جانا جا ہے۔ اس کتاب میں ہم نے جربور کوشش کی ہے کہ حوالہ جات مکمل طور پربیان کئے جائیں۔ جہاں کوئی لفظ یا عبارت سی اور کتاب نےقل کی گئی ہے تواس کتاب کا نام اور کمل حوالہ موجود ہو۔ جوا قتباس نقل کیا گیا ہے اس ا قتیاس کے اوپراس کتاب کے بارے میں معلومات ہوں جس سے وہ اقتباس لیا گیا ہے۔ بیتمام حوالے جو میں نے بیش کئے ہیں انتہائی قابل اعتماد کتابوں کے ہیں اور بدایسے مصادر ہیں جن پر بر شخص اعتاد کرتا ہے؛ بالخصوص اس کتاب کا جوتیسر اباب ہے؛ یعنی تصوف اور تشیع۔اس میں میں نے ا یسے حوالہ جات ٰقل کئے ہیں جنہیں شیعہ حضرات بھی تسلیم کرتے ہیں اوروہ کتابیں ان کے ہاں بھی مسلمة الثبوت ہیں۔ مجھے مداعتراف کرنے میں کوئی عارنہیں ہے کداس کتاب کی تالیف کے دوران میں نے بہت ہےا بیے محققین کے حوالے نقل کئے ہیں جنہوں نے اس موضوع پر قابل قدر کام کیا ہے۔ چنا ٹیجة ارئین ان حوالہ جات کو دیکھیں گے کیکن اس کتاب میں انھیں یہ بات بھی واضح طور برنظر آئے گی کہ ہم نے کچھالی اشیاء پیش کی ہیں جن ہے ابھی تک کسی اور نے بحث نہیں کی اورا پیے پہلوسامنے لائے ہیں جن کی طرف عام محققین کی نظرنہیں گئی۔ای طرح ہم نے تصوف کی دوسرے نداہب کے ساتھ واضح مشابہت کو بھی بیان کیا اور اس مشابہت کو ثابت کرنے کیلیے ہم نے دونو ں طرف ہے بہت ہے دلائل نقل کئے۔میری کوشش پیرہی کہان دلائل کونقل کرنے میں کوئی تصنع یا تکلف نظر نہ آئے اور عبارت بالکل بدیجی اور استدلالی محسوس ہو۔ بہر حال ہرا عتبار سے میں نے اس موضوع کو جامع اور مانع بنایا ہے اور اس کے مالھا و ماعلیھا کو تکمل طور پر بلار دوقد حنقل کر دیا ہے لیکن اس انداز نے نقل کیا ہے کہ ہر ننے والا اس کے مندر جات اور حوالہ

جات سے قطعا انکارنہیں کرسکتا۔ ایک اور پہلو جو انتہائی اہم ہے گراس پر پہلے محققین کی نظر نہیں گئ اس اعتبار ہے جھے پر تفر دحاصل ہے کہ ہیں نے اس کوفل کیا۔ وہ یہ ہے کہ شیعہ اورصو فی بہت ہے عقائد میں مشترک ہیں مثلاً شیعہ اورصو فی ' دونوں حضر ہے محمد رسول اللہ ہے آئے آئے کے بعد نبوت کے اجراء پر شفق ہیں۔ اس طرح ان دونوں کا عقیدہ یہ ہے کہ ختی مرتبت کے بعد بھی وتی نازل ہوتی ہے فرشتہ آتے ہیں اللہ تعالی ان سے کلام کرتے ہیں ' مین میں ہروقت ایک شخص ضرور ایسار ہتا ہے جس کی وجہ سے یہ دنیا قائم ہے ' کوئی بھی عبادت اس کے بغیر قبول نہیں ہوتی ' وصی اور ولی کو نبی پر نفسیلت ہے، شریعت منسوخ ہوچی ہے ' بہت سی چیزیں جو دور رسالت میں منوع تھیں' اب وہ مباح ہوچی ہیں۔ اور اس طرح کے بہت سے اہم اور متعدد موضوعات میں نے بیان کئے ہیں اور اس پر میں اللہ تعالی کا شکر گزار ہوں۔ اس کتاب کے دوسرے جھے میں میں ہم نے عیسائیت کو اس پر میں اللہ تعالی کا شکر گزار ہوں۔ اس کتاب کے دوسرے جھے میں میں ہم نے عیسائیت کو عیسائیوں اورصوفیوں کی کتب سے منقول ہیں اور بفضل اللہ تعالی اس پہلوکوسب سے پہلے میں عیسائیوں اورصوفیوں کی کتب منقول ہیں اور بفضل اللہ تعالی اس پہلوکوسب سے پہلے میں بہائیوں اورصوفیوں کی کتب اور تصوف کی بحث کو شروع کرتے ہوئے میں نے تین چیز وں کو عیسائیوں اورصوفیوں کی کتاب اور تصوف کی بحث کو شروع کرتے ہوئے میں نے تین چیز وں کو عیسائیوں اورصوفیوں کی کتاب اور تصوف کی بحث کو شروع کرتے ہوئے میں نے تین چیز وں کو کا دور کی دور کی کتاب اور تصوف کی بحث کو شروع کرتے ہوئے میں نے تین چیز وں کو کھوں

1- صرف صوفیوں کی کتابوں سے حوالہ جات نقل نہیں کئے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ دیگر فام بہت کی کتابوں کے حوالے بیان کئے ہیں جنہیں فام ساتھ کے اور ان کی ایس کتابوں سے حوالے بیان کئے ہیں جنہیں عام طور پر ثقة سمجھا جاتا ہے اور جو اُن کے ہاں معروف کتا ہیں ہیں۔ اس لئے جب دونوں طرف کے موقف سامنے آجاتے ہیں تو ایک عام قاری کو آسانی سے بات سمجھ میں آجاتی ہے اور بات کو سمجھنے یا کسی نتیج تک چہنچ کیلئے اس کا عالم یا کسی مسئلے پر محقق ہونا ضروری نہیں ہے۔ ہر آدی وضاحت کے ساتھ اور آسانی سے نتیج تک کہنچ کیا تا ہے۔

2-صوفیوں اور عیسائیوں کے دلائل کے علاوہ میں نے دیگر مسلمانوں اور مستشرقین کی باتیں بھی نقل کی ہیں جنہوں نے تصوف کے موضوع پر تحقیق کی اور ایک اعتبار سے سیفار جی گواہی بن جاتی ہے کہ وہ تصوف اور عیسائیت کے اشتراک کوئس نظر سے دیکھتے ہیں؟

3-تمام نصوص اور دلاکل نقل کرتے ہوئے میں نے اس امر کو کھوظ خاطر رکھا کہ متقدیین اور متاخرین صوفیوں کے اقوال نقل کئے جا کیں۔ایسےصوفی جواعتدال کے حوالے ہے معروف ومشہور بین اور ایسے ہی وہ لوگ بھی جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بی غالی بین ٹا کہ دونوں طرف کی با تیں سامنے آجا کیں اور قاری کوکسی نتیج تک پہنچنا آسان ہو۔

ای طرح ہم نے پیمی کوشش کی ہے کہ تمام حوالہ جات مختلف کتابوں سے لئے جا ئیں اور پی كتابين بھى كى ايك زمانے كى نەجول بلكەابتدائى ورميانى اور آخرى زمانے كى تمام كتابول كوشال کیا گیا ہے تا کہ بیموضوع ہراعتبار سے کامل جمل اور جامع و مانع ہو جائے اور اس کا کوئی پہلو بھی تشنه ندر ہے۔اللہ پاک کاشکر ہے کہ جس نے مجھے اس کام کی توفیق دی ہے اور اللہ تعالیٰ کی مدد میرے شامل حال رہی اور اس کی وجہ سے میرے لئے اس کتاب کو کمل کرنامکن ہوا۔ یہاں یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ یہ پہلی کتاب تو تصوف کی بنیاد اور اسکے ابتدائی اصول پر مبنی ہے کیکن اس موضوع پر جودوسری کتاب ہوگی وہ انشاءاللہ صوفیوں کے عقائداوران کی تعلیمات پرمشمتل ہوگی، اں کا پیمطلب نہیں ہے کہ یہ کتاب صوفیوں کے عقائدے خالی ہے بلکہ اس کا بھی بڑا حصہ صوفیوں کے عقائد پر مشتمل ہے کیکن چونکہ ہم نے اس کتاب میں تصوف کے مبادی کو انہائی تفصیل ہے بیان کیا ہے اس لئے بعض دفعہ پڑھنے والا یہ مجھتا ہے کہ شایداس کتاب میں صرف مبادی اور مصادر ے بی بحث کی گئ ہے۔ حقیقت یہ ہے کدان مبادی اور مصادر کو ثابت کرنے کیلئے ہم فے صوفیوں کے عقا کد کو بھی بطور ثبوت پیش کیا جوان کے اور دیگر مسالک کے درمیان مابدالا تمیاز ہیں۔ پھر ہم نے بحث کوآ گے بڑھاتے ہوئے یہ بات بیان کی کہ بیسارے عقائد صوفیوں نے کن سے لئے ہیں؟اصل میں صوفیوں کی پہتی تعلیمات کن کی ہیں؟ بیساری دافعلی شہادات ہیں۔اس لئے اس کتاب كاعنوان"التصوف المنشا والمصادر "ركما ليني موضوع كابر يبلو احاط كرت كيليم بم نے اس کی بنیادی باتوں کو بیان کردیا تا کہ حقیقت حال کھل کرسا ہے آجائے اور دودھ کا دودھ اور یانی کا یانی ہوجائے۔ ہر چیز کی حقیقت نکھر کرساہنے آجائے میراخیال ہے کہ یہی عقل اور انسان کی باتے۔

ایک اور اہم مکت جس کی طرف اس ہے قبل بھی میں نے اشارہ کیا ہےاور میں دوبارہ اسے بیان کرنا چاہتا ہوں' وہ یہ ہے کہ ہم نے غیرجانبداررہ کراس پوری بحث کو بیان کیا ہے۔ کتاب کو یر سے والا برخص واضح سر براس بات ومحسوں کرے گا کہ میں نے کہیں بھی اینا فیصلنہیں سنایا۔ میں نے اقوال بھی مشہور اورمعروف صوفیوں کے قال کئے ہیں جواس فرقے کے ماننے والوں کے ہاں معتبر میں اوران کے پیاقوال میں بطوراستشہاد لے کے آیا ہوں کینی وہ بات کو ثابت کرنے کیلئے شہادت ہیں' بیان کے موقف مخلاف دلیل نہیں ہیں۔ حلاج اوراس طرح کے مشہورلوگ جو عالی صوفی ہیں ان کی کسی بات کوفق نہیں کیا تا کہ کوئی شخص بیتبہت ندلگائے کہ ہم فے صرف عالی صوفیوں کے عقائد کو بیان کیا ہے اور غالی صوفیوں کی باتوں کوفل کر کے ہم نے پورے تصوف براینا نيىنى ابت كرديا ـ اگرچهم بدبات يهله ہى بيان كريكے بيں كەصوفيوں اورتصوف ميں كو كى اعتدال نہیں ہے لیکن اس کے باوجود میں نے کوشش کی ہے کہا یہے صوفیوں کے حوالے نقل کئے جائیں جنہیں ہر مخص تسلیم کرے۔ یہاں یہ بات بھی میں واضح کر دینا حیاہتا ہوں کہ تصوف اور زید میں : المشر قين بير كوكى زابد صوفى اورصوفى زابز نبيل موتا تصوف زبد سے بالكل عليحده چيز الله لئے کہ تصوف کی این ایک شکل ہے نظام ہے اصول ہے تو اعدادر بنیادیں ہیں کتا ہیں اور تصنیفات میں۔جبکہ آخرت کو دنیا برتر جی دینے کا نام ہے اور تصوف دنیا کوچھوڑ دینے کا نام ہے۔ زہر حرام سے بیخے ٔ حلال برقناعت کرنے ٔ اللہ یاک کی تمام نعمتوں سے بھر پور فائدہ اٹھانے اور دوسروں کواللہ کی نعمتوں میں شامل کرنے 'گھر والوں' بھائیوں اور دوستوں کی خدمت کرنے کا نام ہے۔ جبکہ تصوف حلال کوحرام کرنا' حلال چیز وں کوچھوڑ نا' ترک از دواج' گھریار چھوڑ نااورا بینے آپ کو تکلیف اور سزا دینے کا نام ہے۔ زہر کی بنیاد کتاب وسنت ہے جبکہ تصوف کی بنیاد یہ سے۔اس لئے میں این دوسری کتاب میں انشاء الله تصوف کی جو بنیادی کتب ہیں' ان کو بیان کروں گا' جن میں مشہور اہل تصوف كا تعارف بهت ى كتب جن ميس سے قواعد التصوف الرسالد القشير بيا قوت القلوب اور عوارف المعارف بین اس کے علاوہ بھی بہت ی کتابیں بیں جن کا فیر آب اس کتاب کے دوسرے حصے میں برطیس کے لہذا جب ہم تصوف کے بارے میں کہتے ہیں تو اس سے مرادز برنہیں ہوتا بلکہ

تصوف کی وہ معروف صورت ہے جس کے بارے میں ہم آ گے تفصیل سے بیان کریں گے۔ زہد کے بارے میں ہم آ گے تفصیل سے بیان کریں گے۔ زہد کے بارے میں ہم آ گے تفصیل سے بیان کریں گے۔ زہد ثر بارے میں تو ترفدی شریف میں ایک مشہور بات قل ہے کہ نجی تیرے درج محلال کرنے اور مال کوضائع کرنے کا نام نہیں ہے بلکہ زہدیہ ہے کہ جو تیرے ہاتھ میں ہے تحقیم اس سے زیادہ اللہ کی قدرت پریقین جواور جب تو کسی مصیبت میں پڑجائے تو اس میں رہنے کی بجائے اس کے تو اب کی زیادہ رغبت ہواس کے کہ اللہ تعالی کا ارشادِ مبارک ہے درکے میں مافات کم ولا تفوحوا بما آتا کم "(۸) (جو چیز گزرگئ اس پرافسوں سے تک کے اللہ تعالی مافات کم ولا تفوحوا بما آتا کم "(۸) (جو چیز گزرگئ اس پرافسوں

صوفیوں اور شیعوں کے درمیان ایک اور قدر مشترک ہیہ ہے کہ ان دونوں کے درمیان اعتدال کہیں بھی نہیں ہے۔ شیعیت پرطویل تحقیق کے بعدید بات ہمارے سامنے آئی کے شیعوں کا کوئی فرقہ بھی ایسانہیں ہے جس کے بارے میں کہا جاسکے کہوہ معتدل ہے۔ غلو نہ ہب شیعہ کے لواز مات میں ہے واورای کومشہور شیعہ مصنف مامقانی بھی اپنی کتاب میں بار بار ذِکر کرتا ہے۔ اورای کومشہور شیعہ مصنف مامقانی بھی اپنی کتاب میں بار بار ذِکر کرتا ہے۔ ای طرح تصوف بھی غلوے خالی نہیں۔

مت ظاہر کرواور جو چیزآنے والی ہاس پر بے جاخوشی کا اظہار ند کرو)۔

میری دعا ہے کہ باری تعالیٰ ہمیں امت وسطہ بنائے۔وہ امت جواعتدال کی راہ پر چلنے والی ہے۔جواللہ کی بات کوسنی ہے اوراس کا انتباع کرتی ہے۔جو کتاب اللہ اورسنت رسول اللہ طافیۃ کو مضبوطی ہے پکڑتی ہے۔جو ہرصورت میں اللہ اور اللہ کے رسول کے احکامات کا دفاع کرتی ہے۔جو اصحاب محمد وائل ہیت کی عظمت کو بیان کرتی ہے۔جو مسلک حقہ اورسلف صالحین کے منج پر قائم ہے۔ جو باطل اور کج رولوگوں کے مکر کوعوام کے سامنے جو گراہ لوگوں کے عقائد کا پر دہ چاک کرتی ہے۔جو باطل اور کج رولوگوں کے مکر کوعوام کے سامنے اتی ہے جن کے ولوں کو اللہ تعالیٰ نے اتنا مضبوط کر دیا ہے کہ وہ باطل کی کثر ت اور ان کے گروہوں اور فرقوں سے خوف نہیں کھاتے ، بلکہ وہ ان حاسد اور منتقم مزاج لوگوں سے بیہ کتبے ہیں کہ ''ان و لیسی اللہ اللہ کا ذکری مزل الکتاب و ھو یتو لی الصالحین''(۹)' ہمارا ہم م اور ساتھی تو اللہ تعالیٰ ہے اللہ اللہ یہ نازل کی اور جو نیک لوگوں کا دوست ہے۔' وآخر دعوانا ان الحمد اللہ رب العالمین۔

التصوف

احسان البي ظهير

ابتسام كاثيج شادمان لامور

فروري1986 بمطابق جمادي الآخر 1406 ه

## حواله جات

- (١) سورة البقرة أيت 146
- (٢) سورة البقرهُ آيت 283
- (٣) سورة آل عمران آيت 71
- (٣) سورة الانعامُ آيت 163
- (۵) سورة الاعراف أيت 34
- (٢) سورة الاحزابُ آيت 38
- (2) سورة المدرُّ آيت 38
- (٨) فبآوي شيخ الاسلام بطد 10 مس 641 مطبوعه الرياض
  - (٩) سورة الاعراف آيت 96-195

بہلا ہاب

# تصوف کی بنیاداور تاریخ

اسلام آسانی اور فطرت کا دین ہے۔ ای فطرت پر الله تعالیٰ نے ہرانسان کو پیدا کیا۔ یہ
دین الله تعالیٰ نے اپنی محبوب منتظ کی آج کے قلب اطہر پرا تارا۔ چنانچدار شادر بانی ہے: "هو الله ی
اد سل دسوله بالهدی و دین الحق لیظهره علی الدین و کفی بالله شهیداً" (۱) (وه
الله تعالیٰ جس نے اپنے رسول کودین حق دے کر بھیجا تا کہ یددین تمام دیگرادیان پر قالب آجائے
اوراللہ کی گوائی کافی ہے)۔

ای طرح اللہ تعالیٰ نے جمیں بیتھم دیا ہے کہ ہم اس دین کو مضبوطی سے پکڑیں اوراس دین کی حقانیت کولوگوں کے سامنے پیش کریں تا کہ ہر شخص اسے تسلیم کرے اور اس پر مضبوطی سے عمل کرے۔ دین اللہ تعالیٰ کی وصدانیت اور نبی اکرم منظیقی آج کی رسالت کے اقرار کا نام ہے۔ ای طرح اس کے دیگر بنیا دی ارکان: پانچ نماز وں کو اوا کرنا 'سال گزرنے کے بعد نصاب کے مالک ہونے پر ذکوۃ اوا کرنا 'بارہ مہینوں میں سے ایک بیتی رمضان کے روزے رکھنا اور جج اوا کرنا۔ صدیث جریل میں ہے کہ حضرت جریل ایک مرتبدانیانی شکل میں حضور کے پاس حاضر ہوئے اور سوال کیا: یارسول اللہ ! مجھے اسلام کے ہارے میں بتا کیں۔ حضور نے ارشاد فر مایا کہ اسلام سے کہ تو اللہ کی وحداثیت اور محمد منظیقی آج کی رسالت کا قرار کرے نماز اوا کرے 'زکوۃ دے'رمضان کے روزے دکے' اوراگر کے قدرت ہوتو بیت اللہ کا تج کرے۔ (۲)

مشہور حدیث اعرابی ہے کہ ایک دیہاتی فخض حضور کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا اور کہا یارسول اللہ مجھے وہ عمل بتا کیں کہ جسے میں کروں تو سیدھا جنت میں واخل ہوجاؤں۔ حضور نے ارشاد فر مایا:اللہ کی عبادت کرواور کسی کواللہ کے ساتھ شریک نہ کرو 'فرض نماز اداکرو' فرض زکوۃ اواکرو' فرض رمضان کے روزے رکھو۔ وہ دیہاتی کہنے لگا''اس ذات کی قتم جس کے قبضے میں میری جان ہے' میں ان چیزوں میں سے کوئی چیز کم کروں گا اور نہ ہی کوئی زیادہ۔'' جب وہ مخص جانے لگا تو حضور ًنے صحابہ ؓ سے ارشاد فر مایا کہ جو مخص کسی جنتی کو دیکھنا چا ہتا ہے' دہ اس مخص کو دیکھ لے۔ ( m )

ایک اور اعتبارے آپ کہہ سکتے ہیں کہ اسلام اللہ اور اس کے رسول کے احکام کو ماننے اور جن چیز وں سے اللہ اور اس کے رسول نے منع کیا ہے ان سے بیخے کا نام ہے۔ ای طرح حضور کی زندگی کی طرح اپنی زندگی گزار نا اور ان طریقوں اور عادتوں کو اپنانا ، جنہیں حضور کے صحابہ کرام نے اپنایا۔ جیسا کرقر آن حکیم میں آیا ہے:

"اطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون"(٣)

نيز"اطيعوا الله ورسوله ولا تولوا عنه و انتم تسمعون"(۵)

نيز"من يشاقق الله ورسوله فان الله شديد العقاب"(٢)

نيز"الم يعلموا انه من يحادد الله و رسوله فان له نار جهنم خالدا فيها ذلك الخزى العظيم"(2)

نيز "وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا" (٨)

نيز "ومن يطع الله ورسوله فقد فازا فوزا عظيما" (٩)

نيز "لقد كان لكم في رسول الله اسوة حسنة لمن كان يرجو الله واليوم الآخر"(١٠)

نير "واتبع سبيل من اناب إلى ثم إلى مرجعكم فانبنكم بما كنتم تعلمون"(١١)

الله تعالى اوراس كے رسول كے اوامر ونوائى كتاب الله اورسنت رسول الله مطفظ الله على موجوداور محفوظ ميں۔وہ كتاب جے الله تعالى نے سيدالبشر عاتم الانبيا والرسل پر نازل كيا ، جس كو خدانے فر كتاب مجيد كالقب ديا ، جے الله تعالى نے شفا ، فرايعه بدايت اور دهمة للمومنين قرار ديا اور حضور كى سنت جے خدانے حكست كها ، جيسا كمالله ياك كاار شاد ہے : "و بعلمكم الكتاب و الحكمة" اى طرح حديث نوى بھى ہمارے ياس موجود ہے جو

حضور کے اقوال افعال اور آپ کی تقریرات بر شتمل ہے۔ بید دنوں چیزیں یعنی کتاب وسنت جن کاذ کرحضور نے کیااوراین اُمت کو بھی عظم دیا کہوہ ان دونوں چیزوں کومضبوطی سے بکڑیں اوراس یر عمل کریں۔ چنانچہ صدیث نبوی ہے '' میں تم میں دو چیزوں کوچھوڑ کر جارہا ہوں۔ جب تکتم ان دوچیزوں کومضبوطی سے پکڑے رہو کے بھی گمراہ نہیں ہو گے۔وہ اللہ کی کتاب ادراس کے رسول کی سنت ہے۔''(۱۲)

پر حضور نے كتاب الله اور سنت رسول الله الله الله عن من اب صحاب كى بيمثالى تربیت کی تا کرقیامت تک آنے والے تمام انسانوں کیلئے صحابہ کرام ارہنمائی کا فریفتہ سرانجام دے سکیں۔ تا کہ جوجفنور کی سنت پر چلنا جا ہے اس کے کیلیے صحابہ کاعمل مشعل راہ ہے۔ صحابہ کرامؓ،اللہ تعالی کے احکام اور حضور کے فرمووات کی عملی صورت ہیں۔جو حضور کی ہربات کا اتباع کرتے ہیں ' افتدا کرتے ہیں اوراس میں اپنی طرف ہے کوئی بھی چیز شامل نہیں کرتے ۔جو ہرمعا ملے کوحضور ا كسامن بيش كروية تقاور برصورت من الله تعالى كامرضى كة تالع تقد حضور كاحكامات يركمل عمل بيرات حد حضور كطريق برجلنه والاورحضور كنهج كالتباع كرنے والے تھان تجھی انہوں نے احکامات خداوندی سے بغاوت کی اور نہ ہی اس کی مخالفت کی 'نہ ہی تبھی دین اور دنیا کے معاملے میں افراط و تفریط کا شکار ہوئے ۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ یاک کا ارشاد ہے "أولنك الذين هدى الله فبهداهم اقتده" (١٣) ديكي وهلوك بين جن كى ربنمائي الله تعالی نے کی ہے اور آپ بھی ان کی زندگی کی اقتد اکریں۔''

صحابہ کرام شمارے بی منتخب ٔ برگزیدہ اور چینیدہ لوگ تھے اور صحابہ کی تمام مخلوق پر فضیلت تو م ثابت ہے ہی ان صحابہ میں سے بیعت الرضوان میں جولوگ ٹریک ہوئے اور جنہوں نے حضور ے ہاتھ پرصد بیبیے کموقع پر بیعت کی وہ سب سے افضل ہیں ۔ان کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ا بنی رضا کی خوشخبری نازل کی اوران کے بارے میں کہا کہان کے ہاتھ کے اوپراللہ کا ہاتھ تھا ً حَانْجِهُ ارْتَاوِر بِائْي بِي "لقد رضي الله عن المومنين إذ يبايعونـك تحت الشجرة" ۱۴) ''الله تعالی ان مومنوں سے راضی ہو گئے جب وہ بیعت کرد ہے تھے آپ کے ہاتھ پڑ

ورخت کے نیجے۔''

ای طرح ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا"ان الذین ببایعونیک انسا ببایعون الله یدالله فوق ایدیهم"(۱۵)"وه لوگ جوآپ کے ہاتھ پر بیعت کررہے تھے وہ دراصل اللہ کے ہاتھ پر بیعت کررہے تھے۔اللہ کا ہاتھ ان کے ہاتھ کے اوپر تھا۔"

پران حفرات سے مرتبت اور مقام کے اعتبار سے اہل بدر افضل ہیں جن کے بارے ہیں اللہ پاک کا ارشاد ہے: ''اے اہل بدر ابتم جو چاہے کر و تبارے لئے جنت واجب ہوگئے۔''
(۱۲) اہل بدر سے زیاوہ فضیلت والے وہ لوگ ہیں جن کواس و نیا ہیں بی حضور نے زبان اطہر کے ور سے جنت کی خوشخری دی۔ وہ زبان جس سے یادہ گوئی کا کوئی امکان بی نہیں اور جو زبان وی کے علاوہ پھی کہتی بی نہیں اس زبان سے ان لوگول کو جنت کی خوشخری ملی ۔ بیدس صحابی ہیں جوعشرہ میشرہ کے نام سے مشہور ہیں۔ ''لہم البشری فی المحیاۃ المدینا و فی الآخوۃ لا تبدیل میشرہ کے نام سے مشہور ہیں۔ ''لہم البشری فی المحیاۃ المدینا و فی الآخوۃ لا تبدیل لیکلمات الله ' ذلک ہو الفوز العظیم (ونیا اور آخرت میں ان کیلئے خوشخری ہے 'اللہ کا یہ فیلہ ہے اور اللہ کے فیلے میں کوئی تبدیل فیلیس ہوتی 'بیر بہت بری خوشخری ہے )۔

عشر ہبشرہ ہے بھی افضل وہ لوگ ہیں جن کے بارے ہیں حضرت علی کرم اللہ وجہ کا ارشاو ہے انتخار اللہ ابو بحر ثم عمر "(۱)" حضور کے بعد اللہ پاک کی ساری مخلوق میں سے سب سے بہتر حضرت ابو بکر اور پھر حضرت عرشیں ۔ 'لہذا جو مخص اسلام کو عملی صورت میں و یکھنا چا ہتا ہے تو اسے صحابہ کرام کی زندگی کا مطالعہ کرنا چا ہے ۔ ان کی ذات اخلاق مادات اقوال وافعال کا مطالعہ کرنا چا ہے اس کے کہ یہ اسلام کی صحیح مثال ہے اسلام کی کا ل اور محمل عملی صورت ہے۔

صحابہ کرام اس دینی درسگاہ کے اولین طالبعلم سے جس کے استاد حضرت محمد مضطَّقَیّاتی سے جو نہو کی مصفی اللہ تھے جو نمی ہونے کی وجہ سے معصوم اور محفوظ سے اور جنہیں اللہ تعالی کی وتی کے ذریعے تائید حاصل ہوتی مضاور محمق جنہوں نے انسانیت کی صراط مستقیم کی طرف رہنمائی کی۔اس لئے اللہ تعالی نے اپنی رضا اور جنت میں داخل ہونے کی عندور کی اتباع کو شرطِ اول قرار دیا اور قرآن پاک میں واضح طور پر ار شادفر مایا"والذین اتبعوهم باحسان رضی الله عنهم و رضوا عنه"(۱۸) در حقیقت یکی لوگ اولیاء الله یته بن کیلے الله یکی لوگ اولیاء الله یتے بن کیا در میں الله پاک فرمات ہیں" یہ دہ لوگ ہیں جن کیلے الله تعالیٰ نے ایمان کو پیند کیا اور جن کے لئے کفر اور فسوق اور عصیان کو تاپند کیا" یکی لوگ کا میاب ہیں۔"امت کیلئے یہ رہنما اور شعل راہ ہیں اور حق اور باطل کی پیچان اور فرق کرنے کیلئے یہ واضح معیار ہیں انہیں و کھے کر اور ان کی زندگیوں کا مطالعہ کرنے ہم خص حق اور باطل کے درمیان واضح کیر کھی جسکتا ہے۔

تو ہر دہ عمل جوسحا یہ کرام کے عمل کے مخالف ہوگا' ہروہ قول جوان کے قول کے مخالف ہوگا اور زندگی گز ارنے کا ہروہ طریقہ جو صحابہ کی زندگی گز ارنے کے طریقہ سے مخالف ہوگا' اس طریقے کا اسلام میں کوئی اعتبار نہیں ہے اور ایسا کوئی بھی طریقة مردوواور غیر مقبول ہوگا۔ اس لئے کہ صحابہ كرام نے حضور كى زندگى كامشابره اورمطالعه كيا حضور كے اقوال اور آپ كے فرمودات آپ كى زبان سے سے اور بیالیا امتیاز ہے جو کسی اور کو حاصل نہیں۔ای طرح ان صحابہ کرام کی تربیت حضور نے فرمائی اور آپ جیسی تربیت ظاہر ہے کہ اور کوئی بھی نہیں کرسکتا۔ انہیں حضور کے سامنے زانوے تلمذتہہ کرنے کا شرف حاصل ہوا ہے۔ بیر حالب کرام حضور کے ساتھ اقوال وافعال میں انتهائی مشابهت رکھتے تھے ان کے اخلاق عادات عبادات معاملات ربن مهن اور معیشت کا انداز بالكل وبي تفاج دحفوركا تفالبذاحفور فيمسلمانون كوصحابه كرام كى اتباع كأتكم ديااورايك حديث مباركه مين اى تمكم كى جانب اشاره ب حضور فرمايا هما انا عليه و اصحابي "(كه دايت کاراستہ وہ ہے جس پر میں اور میرے صحابہ کرام جیں )۔اس حدیث کی روسے یہ بات معلوم ہوئی كحفور فرايخ اور صحابه كرام كے راست كوايك ہى قرار ديا ہے۔ بيا يك الى فضيلت اور تخصيص ہے کہ صحابہ کرام کے علاوہ کسی کو بھی حاصل نہیں ہے۔ یہ فضیلت صحابہ کرام کو بھی خدا تعالیٰ کے حکم ہے حاصل ہوئی۔

الله تعالى في حضور كاس انتخاب برم مرقوش ثبت كرتے موسة اپنى كتاب محكم قرآن ياك ميں واضح طور پر ارشاد فر ماديا "قل هذه سبيلى ادعو الى الله على بصيرة انا

و من اتبعنی" (۱۹)''ا بنی اکرم آپ فرما دیجئے یہی میراراستہ ہے جس کے ذریعے میں اللہ تعالیٰ کی طرف بلا تا ہوں حکمت اور بصیرت کے ساتھ۔ بیمبر ابھی راستہ ہے اور میری اتباع کرنے والوں سے کرنے والوں کا بھی راستہ ہے۔'' ظاہر بات ہے کہ من اتبعنی لینی اتباع کرنے والوں سے مراد صحابہ کرام ہیں جو حضور کے ساتھی شاگر داور رفقائے کارتھے جنہیں ہادی اور مہدی ہونے کی سند حضور نے عنایت فرمائی۔

کتاب وسنت، حضور کی میرت صحابه کرام کے عمل اوران کی زندگی کی روشنی میں مسلمانوں ے عمل کو پر کھا جاتا ہے۔ جو چیز متند ہواور حضور کیا سحا بہ کرام کی زندگی ہے اس کا ثبوت مل جائے تو ا پیے عمل کے بارے میں ہم در تنگی اور ثواب کا اعلان کریں گے۔اس سے قطع نظر کہ یہ کا م کس نے کیا۔لیکن جوعمل کتاب وسنت کے مطابق نہیں اور کتاب وسنت ہے ہمیں اس کی تائید میں کوئی حوالے نہیں ملتا' یاصحابہ کرام کی زندگی میں اس کی کوئی سندنہیں ملتی تو ایسے عمل کے بارے میں ہم یہی تحكم لگائيس كے كه يمل فاسد باطل اورشريعت كيخلاف ب جيا ہے ايسائمل كرنے والا چھوٹا ہويا برا' نیک ہو یابد بخت حضور انے اس بارے میں ہارے لئے ایک معیار مقرر کردیا ہے رہنما اصول وَضُ قَرَمَادِياً بِي كُه "احسن الكتاب كتاب الله" و خير الامور اوسطها" و شر الامرر محدثاتها و كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة وكل ضلالة في النار (٢٠) ايسى ايك اور صديث مين حضورً في ارشاد قرمايا "من احدث في امرنا هذا ما ليس منه فهورد"(٢١) "جوفسورين ميس كسي في كام كوداخل كرے كاجواس ميس شامل نبيس بيابيا كام ر داور غیر مقبول ہوگا۔'ای لئے مسلمانوں پر لازم ہے کدوہ اس بات پرایمان لا کی کہ حضور نے ہر خیراور بھلائی کی بات کو بیان کردیا ہے اور ہرشراور برائی کی بات سے مسلمانوں کومنع کردیا ہے۔ حضور نے کہی بات کوچھوڑ انہیں ہر چیز کو وضاحت کے ساتھ بیان کر دیا تبلیغ میں حضور نے کوئی کمی نہیں کی مخلوق کواللہ تعالیٰ کے احکامات ہے مطلع کیا' آگاہ کیا' باخبر کیا جیسا کہ اس کاحق تھا۔ تا کہ مسلمان بلکہ بوری انسانیت صلاح حاصل کرے رہنمائی حاصل کرے اور کامیاب ہو۔حضور نے واضح اصول وضع فرمائے اور ہدایت کردی کہ جوشخص ان برعمل کرے گا وہ کا میاب ہوگا۔اس حکم

س کی خص کی تخصیص نہیں ہے کہ اگر فلال شخص کرے گاتو کا میاب ہوگا اور اگر فلال کرے گاتو کا کام ۔ کیونکہ "وما ھو علی الغیب بضنین"(۲۲)" حضور نفیب کی باتیں بتانے میں بخیل نہیں تھے۔" حضور اللہ پاک کی طرف ہے اس بات کے مامور تھے کہ جو کچھ اللہ تعالیٰ نے نازل فرمایا 'حضور آنے اے امت تک کمل طور پر پہنچایا ۔ چنانچ قر آن پاک میں ارشاور بانی ہے "یاایھا الرسول بلغ ما انزل الیائ میں دبل فان لم تفعل فیما بلغت رساللہ "اس کی تبلغ رسول رب کی طرف ہے آپ کو جو پیغام ملا اسے آپ کمل طور پر آگے تک پہنچا کمیں اس کی تبلغ کریں اگر آپ نے ایسانہ کیا تو پھر آپ اس رسالت کو اللہ کے پیغام کو کمل طور پر پہنچانے والے نہیں ہوں گے۔"

ای طرح سلمانوں ہے اس بات کا مطالبہ بھی کیا گیا کہ وہ تتلیم کریں کہ دین حضور گی زندگی میں بی کمل ہوئے کے بعد اللہ تعالی نے حضور گواس دنیا ہے اٹھایا۔ چنانچہ قرآن پاک میں ارشاد ہے "الیوم اکملت لکم دینکم واتسمت علیکم نعمتی ورضیت لکم الاسلام دینا" (۲۲۲)

البذاجس شخص کا یعقیدہ ہوکہ کوئی چھوٹی چیز بھی اللہ تعالی نے اپنے نبی پر نازل نہیں کی یاحضور کے اس کو بیان نہیں کیا' تو گویا وہ حضور کے ذریعے بھیل دین پر ایمان نہیں رکھتا۔
گویا وہ مخص حضور کی زندگی میں اسلام کے کمل ہونے کوئیس ما نتا۔ اس لئے کہ اس بات کو مانے بغیر اسلام کم کم نہیں ہوتا بلکہ ناقص رہتا ہے اور ایسا کوئی بھی عقیدہ قرآن پاک کی اس واضح آ بت' جس کا اسلام کم کم نہیں ہوتا بلکہ ناقص رہتا ہے اور ایسا کوئی بھی عقیدہ قرآن پاک کی اس واضح آ بت' جس کا اور مخالف ہے مسلمان کیلیے ضروری ہے کہ وہ حضور گر جھیل نبوت اور تھیل دین کا عقیدہ رکھے۔ اور مخالف ہے مسلمان کیلیے ضروری ہے کہ وہ حضور گر جھیل نبوت اور تھیل دین کا عقیدہ رکھے۔ جو شخص اس کوئیس مانتا' یا اس کا دعوئی ہے ہو کہ حضور کے بعد بھی احکام خدا ندی نازل ہوتے رہے' تو ایسا دعوئی مسلمان میں ہے۔ اسے واضح طور پر ایسا دعوئی مسلمان میں ہے۔ اسے واضح طور پر ایسا تھیدے کی تشخیص کرتے ہوئے ایک طرف ہو جانا جا ہے۔ یا تہ وہ حق اور ایمان والوں کے ساتھ ہو یا ان کے مخالف ہو، کیونکہ ہی کمکن نہیں ہے کہ ان دونوں کو جمع کیا جائے اور بیک وقت ساتھ ہو یا ان کے مخالف ہو، کیونکہ ہی کمکن نہیں ہے کہ ان دونوں کو جمع کیا جائے اور بیک وقت

دونوں راستوں پرچلا جائے۔قرآن پاک میں اللہ پاک کا ارشاد ہے" لیھلٹ من ھلٹ عن بینة و یحیی من حی عن بینة وان الله لسمیع علیم"(۲۵)" تا کہ جو ہلاک ہوں واضح دلائل کی بنیاد پر ہلاک ہوں اور جسے ایمان کی زندگی اور سعادت کی زندگی نصیب ہوتو واضح دلائل کی بنیاد پر ہواور بیشک اللہ تعالیٰ سننے اور جانے والا ہے۔"

ای طرح ایک اور آیت ہے۔اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتے ہیں "ھوالذی خلقکم فمنکم کافر و منکم مومن واللہ بما تعملون بصیر "(۲۷)" وہ اللہ جم نے جہیں پیدا کیا پی تم میں ہے کھلوگ کافر ہیں اور کھا کیان والے اور اللہ تعالیٰ جوتم کرتے ہوا ہے دکھیر ہے ہیں۔"
میں ہے کھلوگ کافر ہیں اور کھا کیان والے اور اللہ تعالیٰ جوتم کرتے ہوا ہے دکھیر ہے ہیں۔"
ای اصول کو مذافر رکھتے ہوئے ہم تصوف اور صوفیا کے بارے میں بحث کریں گے۔ ہم ان کو تو اعد اصول بنیا و 'طریقہ اور مسالک کو رکھیں گے' آیا قرآن پاک اور سنت رسول میں اس کی کوئی اصل موجود ہے یا صحابہ کرام کے فرایے حصوفیا کے اعمال کی سند ملتی ہے؟ صحابہ کرام دراصل اولیا واللہ تھے اور یہی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا" واللہ بن آمنو و ھاجر وا و جاھدو فی سبیل اللہ واللہ بن آو وا و نصروا اولئے شم المو منون حقا نہم مغفرة و رزق کویم "(۲۷)" وہ لوگ جوایمان لائے جنہوں نے بحرت کی اور جنہوں نے اللہ کی راہ میں جہاد کیا اور جنہوں نے ان کی مدد کی' یہی لوگ حقیق موسی جن ان کیلئے اللہ پاک کی طرف سے مغفرت اور رزق کریم کا وعدہ ہے۔"

ایک اور آیت میں ارشاد خداوندی ہے جس کا ترجمہ یوں ہے'' وہ لوگ جوایمان لائے اور جنہوں نے بھرت کی اور اپنے مال اور جان کے ساتھ اللہ کے راستے میں جہاد کیا' یہ لوگ اللہ کے ہاں بڑے بلند مقام والے ہیں اور یہی لوگ کا میاب ہیں۔ان کا رب ان کوخوشجری و بتا ہے کہ اس کے ہاں ان کیلئے رحمت اور رضا مندی ہے اور ان کیلئے ایسے باغات ہیں جمس میں ہمیشہ کیلئے تعمیں ہیں۔ یہ لوگ ان باغات میں ہمیشہ رہیں مجے اور اللہ کے پاس اس کے علاوہ بھی ان کے لئے اجرعظیم ہے۔'' (۲۸)

ای طرح ایک اورآیت میں ارشاوخداوندی ہے"فالذین آمنو به و عزد و و و نصروه

واتبعوا النور الذى انزل معه اولئك هم المفلحون (٢٩) ''جولوگ حضور ً پر ايمان لائے' آپ كا ساتھ ديا' آپ كى مددكى اور حضور كے ساتھ جونور يعنى قرآن پاك نازل ہوا' اس كى اتباع كى تو يجي لوگ كامياب ہيں۔''

قرآن پاک کی بیآیات بڑی واضح ہیں اور مسلمانوں کیلئے انہیں تسلیم کرنے 'مانے اوران پر عمل کرنے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہے۔ کسی مسلمان کو بیا ختیار نہیں ہے کہ وہ ان میں سے جس کو چاہے قبول کرے اور جس کو چاہے ترک کر دے۔

اس بارے میں قرآن پاک کا ایک تھم ہے "و ما کان لمو من و لا مومنة اذا قضی الله ورسوله فقد الله ورسوله فقد صنور الله ورسوله فقد صنور الله ورسوله فقد صنور الله مینا" (۳۰) "جب الله تعالی اور حضور کسی معاطے میں فیصلہ کر دیں تو کسی مسلمان مرد یا عورت کو کئی اختیار باتی نہیں رہتا۔ اس فیصلے کے بعد جواللہ اور الله کے رسول کی مسلمان مرد یا عورت کو کئی اختیار باتی نہیں رہتا۔ اس فیصلے کے بعد جواللہ اور الله کے رسول کی مسلمان کر کا وہ واضح طور برگم ای کاراستہ اختیار کرےگا۔"

ایک اور مقام پر اللہ تعالی نے ارشاد فر مایا"فلا و ربلت لا یو منون حتی یحکمو لت فیما شجر بینهم ثم لا یجدوا فی انفسهم حرجا مما قصیت و یسلموا تسلیما" (۳۱)" تیرے دب کی عزت کی تم اس وقت تک یاوگ کال ایمان والم نیس کہا کی اور کے جب تک اپ تمام تماز عامور میں آپ کو تھم نہ بنا کیں چر آپ کے فیصلے کھل تسلیم کریں اور اس پر اُن کے وال میں قلق اور افسوں پیرانہ ہو۔"

ایک اور اہم قرآنی آیت میں اللہ تعالی نے حضور کے ساتھ آپ کے صحابہ کرام کی جی شامل کر لیا کیونکہ صحابہ کرام آپ ہی کے عمل کا اتباع کرنے والے تھے۔ چنانچہ ارشاد خدا، عدی ہے "و من یشاقق الرسول من بعد ما تبین له الهدی و یتبع غیر سبیل المودنین نوله ما تولی ونصله جهنم وساعت مصیراً" (۳۲)

اس بارے میں امام ابوا بحق الشاطبی اپنی کتاب''الاعتصام'' میں آمسے ہیں: شریعت کمل طور پر حضور کی زندگی میں نازل ہو چکی ہے اس میس کی یا زیادتی کا کوئی احمال نہیں ہے اس لیے کہ اللہ تعالی نے ارشاوفرما دیا ہے "الیوم اکملت لکم دینکم واتممت علیکم نعمتی ورضیت لکم الاسلام دینا" (آج کے وان میں نے تہارے لئے تہارادین کمل کرویا۔ اپنی امین تم پرتمام کردیں اور اسلام کوبطودین تمہارے لئے پندکرلیا)۔

حضرت عرباض بن سار پیخرماتے ہیں ' حضور کے جمیں وعظ فرمایا' ایسا وعظ جس سے مخصص بہد پڑیں اور ہمارے ول وہل گئے۔ ہم نے کہا یار سول اللہ یہ وعظ تو ایسا ہے جیسا کوئی جانے والشخص کی کوکرتا ہے۔ تو آپ ہمیں کیا تھم ارشاد فرماتے ہیں؟ حضور نے ارشاد فرمایا کہ میں ہر معاطے کو تہزارے لئے واضح کر کے جار باہوں۔ جہال دِن اور دات واضح ہونے کے اعتبارے ہر معاطے کو تہزارے لئے واضح کم میں اور جوان احکام سے کج روی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے کج روی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے کج روی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے کج روی اختیار کرے گا وہ ہلاکت برابر ہیں۔ میرے احکام انتہائی واضح ہیں اور جوان احکام سے کے دوی اختیار کرے گا تو بہت می اختیار کی برابر ہیں۔ کہتم ای طریقے کو پکڑ و جوتم نے جمعے یا میرے خلفاتے سامنے آئیں گا۔ پس تم پر لازم ہے کہتم ای طریقے کو پکڑ و جوتم نے جمعے یا میرے خلفاتے راشدین سے دیکھا ہے۔''

اس سے یہ بات ثابت ہوئی کہ حضور جب اس دنیا سے رحلت فرما گئے تو اس وقت آپ تمام احکام اللہ یکو بیان کر چکے تھے۔ ہراس چیز کوامت کے سامنے پیش کر چکے تھے۔ ہس کی و بنی یا دنیاوی معالمے میں ضرورت پر تی ہو۔ یہ ایسامؤ قف اور دعویٰ ہے جس میں اہل سنت کوکوئی اختلاف نہیں ہے۔ جب یہ بات ثابت ہوئی تو اس کا مطلب یہ ہوا کہ بدعت کا ارتکاب کرنے والا مخص زبان حال یا قال سے یہ کہتا ہے کہ شریعت ابھی کمل نہیں ہوئی اور پچھ چیزیں ابھی باتی ہیں جنہیں بعد حال یا قال سے یہ کہتا ہے کہ شریعت ابھی کمل نہیں ہوئی اور پچھ چیزیں ابھی باتی ہیں جنہیں بعد میں آتا ہے۔ کوکہ اگر اس کا عقیدہ ختم نبوت کا ہوتا یا حضور کی زندگی میں خدا کے تمام احکام کے کمل اور پورا ہونے کا ہوتا تو وہ بھی بھی بدعت یعنی کسی نے کام کا ارتکاب نہ کرتا۔ بدعت کا ارتکاب کرنے والا اور گراہ خض ہے۔

ابن الماجنون فرماتے ہیں کہ میں نے امام مالک کو یہ کہتے ہوئے سنا دجو محض اسلام میں ابن الماجنون فرماتے ہیں کہ میں نے امام مالک کو یہ کہتے ہوئے سائد تعالی کا پیغام کسی نئی چیز کوشامل کرے اور اسے اچھا سمجھ تو گویا اس کا خیال یہ ہے کہ حضور نے اللہ تعالی ارشاوفر ماتے ہیں "المیوم اکملت لکم دینکم"

تواس سے بیہ بات معلوم ہوئی کہ جو چیزاس وقت دین نہیں تقی وہ آج بھی دین نہیں ہے۔ مبر3- بدعتی آدمی شریعت کی مخالفت اوراس سے تصادم اختیار کرنے والا ہوتا ہے۔اس لئے كەللىدىغالى نے ابدى كاميانى كالخصوص طريقدوضع كياب اور تلوق كواوامر نوايى وعيدول اور انعامات کے بارے میں آگاہ کردیا اور یہ بھی بتا دیا کہان چیزوں میں خیر ہے اور احکامات کو نہ مانے میں گمراہی اور نتاہی ہے۔اب کن چیز وں میں نتاہی اورشر ہے اس کاعلم تو اللہ پاک کوہی ہے مميں تواس كاعلم نہيں ۔ اللہ تعالى نے ہميں ان چيزوں سے آگاہ كرنے كيليے حضور كورحت اللعالمين بنا کر بھیجا۔ بدعتی آ دمی گویاان سب ہاتوں کا اٹکار کرتا ہے۔ وہ زبانِ حال ہے بیے کہتا ہے کہ ہدایت كراسة اس كے علاوہ بھي ہيں جن كوشريعت نے بيان كيا ۔ كوياس كاعقيدہ بيہ ہوتا ہے كہ كاميابي صرف تثریعت کے بیان کردہ اصولوں اور معین کردہ راستوں میں نہیں ہے بلکہ اس کے علاوہ اور چیزوں میں بھی ہے۔ایے بدعتی آ دی کاعقیدہ بیہوتا ہے کہ جس طرح اللہ تعالی کوعلم ہے اس طرح انسان کوچھی اس کاعلم ہے۔ جس طرح اللہ تعالیٰ نے انسان کی ہدایت کیلئے اصول اور قوانین وضع كي اسى طرح انسان بهي اس كے متوازى اسين قوانين ادراصول وضع كرسكتا ہے۔ بلك بدعق آدى كا عقيده توبيه بوتا ہے كدوه ان چيزوں كوبھى جانتا ہے جنہيں الله تعالىٰ نہ جان سكے كيونكه إگروه جانتے تواس کوضرور بیان کرتے۔

اگرکوئی برعتی آدی اس طرح کے عقا نداور خیالات رکھتا ہے تو ظاہر بات ہے کہ وہ دائر ہ اسلام سے ضارح ہے اور اگر اس کے بیر عقا نمٹیس ہیں تو بہر حال وہ واضح گر ابن کا مرتکب ہے۔ اسی طرف حضرت عمر بن عبدالعزیز نے اشارہ کیا انہوں نے حضرت عمر بن ارطا قا کو خط لکھا اور قدر بی فرقے کے بارے میں بتاتے ہوئے لکھا'' اما بعد میں مجھے وصیت کرتا ہوں کہ تو ہر حالت میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتا رہے۔ اللہ تعالیٰ کے احکام اور حضور گی سنت کا ہمیشہ اتباع کرتے رہو۔ جس معاطے میں حضور گی سنت کی اتباع کی سنت کی اتباع کی سنت کی اتباع کی سنت کی اتباع نے کرو تم پر لازم ہے کہ تم سنت کی اتباع کرو تم اپنے لئے وہی بسند کرو جے تم سے بہلی قوم یعنی صحابہ کرام نے اپنے لئے بہند کیا اس لئے کہ صحابہ کرام ان معاملات کی اصل کو جانتے تھے اور ان کی حقیقت سے واقف تھے۔ حقائق کی تہہ تک

پہنچنے کے بعد انہوں نے جن باتوں پر اکتفا کیاتم بھی ان پر اکتفا کروکہ وہ تم نے زیادہ صاحب عقل اور بھونے کے بعد انہوں نے جن باتوں پر اکتفا کیاتم بھی ان پر اکتفا کروکہ وہ تم ہوگا ہے وہ ہی سامنے اور بھونے اگرتم ہیکہ وکہ بیکا م ان کے بعد واقع ہوائے تو یا در بھونیا کام جو بھی ہوگا اے وہ ہی سامنے لائے گا'اس کا ارتکاب وہ می کرے گا جوان کی سنت پڑھل کرنے والانہیں ہوگا اور جوان کے طریقے سے اعراض کرنے والا ہوگا ۔ صحابہ کرام سابقون الا ولون تھے۔ جو چیز ہمارے لئے کافی ہے'اس کو انہوں نے وضاحت کردی۔ جوان انہوں نے بیان کردیا' جس میں ہمارے لئے شفائے'اس کی انہوں نے وضاحت کردی۔ جوان ادکا مات پڑھن نہیں کرے گایان میں کی کرے گاتو وہ تھم کرکے اور نقصان اٹھانے والا ہے۔ جوان کے علاوہ اور باتوں کو مانے گا'دہ زیاد تی کا ارتکاب کرنے والا ہوگا۔

نمبر 4- برعتی آ دی شریعت کے احکام کی خلاف ورزی کرتا ہے۔ اس لئے کمی تعالیٰ نے شریعت کو وضع کیا اور تخلوق کیلئے اس بھل کو لازم کیا۔ گویادہ اس اختبارے منفر و ہے اور اسے بی سے حق حاصل ہے کہ دہ شریعت کو لازم کرے اور اس کے بنیا دی اصولوں کو وضع کرئے اس لئے کہ ہم میں خت حاصل ہے کہ دہ شریعت کو لازم کرے اور اس کے بنیا دی اصولوں کو وضع کرئے اس لئے کہ ہم سیلے آیات کے ذریعی اس بات کو بیان کر چھے ہیں کہ مخلوق کے درمیان کسی بھی اختلاف کی صورت میں آخری اور حتی فیصلہ اللہ تعالیٰ اور نبی کا ہوتا ہے۔ اگر شریعت کو نظاف کی ذمہ دار بوں میں سے ہوتا تو اللہ تعالیٰ کسی شریعت کو تازل نفر ماتے اور کو گوگئیل دینا صرف اللہ باتی ندر بتا کسی نبی کو معبوث فرمانے کی بھی ضرورت باتی ندر بتا کہ سی تو کو تھیل دینا صرف اللہ تعالیٰ کاحق اور اختیار ہے۔ برعت کا ارتکاب کرنے والا گویا خدا کے مقالے میں آ کر کھڑ اہوجا تا تا ہے اور خدا کی شریعت کے مقالے میں آ گر کھڑ اہوجا تا ہے اور خدا کی شریعت کے مقالے میں آئی شریعت کے مقالے میں آئی شریعت کا تھا اسے جھینے کی کوشش کرتا ہے۔ " (۲۳۳)

ار مختفری تمہیداوراصولوں کی وضاحت کے بعداب ہم اصل مقصداور مطلب کی طرف اس مختفری تمہیداوراصولوں کی وضاحت کے بعداب ہم اصل مقصداور مطلب کی طرف آت ہیں۔ وہ ہے تصوف اور صوفیا کے بارے میں حقائق کو جاننا قرآن پاک کی آیات اور احکام کوہم نے بیان کر دیا ہے۔ اب ان احکامات کی روثنی میں ہم صوفیوں کے عقائد کا جائزہ لیس گے۔ اور اس کو ٹی پڑہم ان کے افکار خیالات کو پڑھیں گے۔

# ہوںری نصل دوسری نصل تصوف کا اصل اور اس کے مشتقات

تصوف کے بارے میں بحث کرنے سے پہلے ہم تصوف کے اصل اور اس کے مشتقات کو بیان کرنا چاہتے ہیں کہ بیلفظ اصل کے اعتبار سے کیا ہے کس لفظ سے لکلا ہے صوفیوں کواس نام سے كول يكارا جاتا ہے وجيسميدكيا ہے اوراس لفظ صوفى ميں مختلف محتقين كے كيا اقوال ميں اور خود صوفیوں کے اس بارے کیاا ختلا فات ہیں؟

شلی سے ایک بار بوچھا گیا کہ صوفیوں کا نام صوفی کیوں ہے؟ انہیں اس نام سے بکارا کیوں جاتا ہے؟ وہ کہنے لگا کہ بینام جوصوفیوں کے لئے استعال ہوتاہے اس کے اصل مصادراور مشتقات میں بہت سے اختلافات ہیں۔ (۳۴)اور بیاختلافات آج تک جاری ہیں۔

ابوالنصر سراج طوی (۳۵) نے اپنی کتاب میں نقل کیا ہے کہ صوفی کا لفظ اصل میں صفوی تھا۔ چونکہ بدلفظ تلفظ میں تقتل ' بھاری اور مشکل ہے' اس لئے صفوی کے بجائے صوفی کا لفظ استعال کیا گیا۔ای طرح ابوالحن الکناد ہے بھی منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''صوفی کالفظ صفایے ماخوذ ہے۔"(۳۲)

ابو بکر محمد الکلاباذی (۳۷) جومشہور صوفی ہیں انہوں نے اس لفظ کے بارے میں بہت ہے اتوال بیان کے جس سے اس لفظ کے اصل اور احتقاق پر روشی پردتی ہے۔ کلاباذی کے مطابق ایک گروہ کا خیال میہ ہے کہ صوفی کو صوفی اس لئے کہتے ہیں کہ اس کے معاملات صفا اور صاف ہوتے ہیں تو صفا کے ساتھ مناسبت کی وجہ سے اس کوصوفی کہا جاتا ہے۔

بشر بن الحارث كا اس بارے ميں خيال يہ ہے كه صوفي اس كو كہتے ہيں جس نے اينے معالمات الله كحوالي كرديج مول فوالله ياك بهي اسعزت اوركرامت سنوازت بين -ایک ادر گروہ کا خیال ہے کہ صوفیوں کو صوفی اس لئے کہتے ہیں کہ وہ صف اوّل میں ہوتے ہیں' یعنی بلند خیال اور مشقت اور محنت کی وجہ ہے وہ اللہ کے انتہائی قریب ہوتے ہیں اور اپنے تمام معاملات اللہ کے سپر دکرتے ہیں۔صف اوّل ہیں ہونے کی وجہ سے ان کوصوفی کہاجا تا ہے۔ بعض لوگوں کا خیال ہیہ ہے کہ صوفیوں کوصوفی اس لئے کہا جاتا ہے کہان میں وہ اوصاف عادات اورصفتیں پائی جاتی ہیں جواہلِ صفہ کی تھیں۔اہلِ صفہ حضور کے دور میں فقر ااور مساکین کا ایک گروہ تھا'ان کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے ان کوصوفی کہا جاتا ہے۔

بعض لوگوں کا خیال ہیہے کہ انہیں صوفی اس لئے کہا جاتا ہے کہ بیصوف یعنی اون کا لباس سنتے ہیں' اُونی لباس سیننے کی وجہ ہے انہیں صوفی کہا جاتا ہے۔

جس نے ان کی نبست اصحاب صفہ اور صوف یعنی اُون کی جانب کی ہے تو اس نے ان کے فاہری احوال کو سامنے رکھا' اس لئے کہ صوفی حضرات دنیا کوچھوڑ نے' گھر بارے نکلئے' بستر سے وُور رہنے' شہروں کی سیر کرنے' بھوکا رہنے' پر ہند رہنے پر یقین رکھتے ہیں اور دنیا ہیں سے اپنا حصہ اتنا وصول کرتے ہیں جو کہ واجب اور ضروری ہے گھروں' اپنے آباد وَاجداداور علاقوں کوچھوڑ نے کی وجہ سے ان کوغر با کہا جاتا ہے اور مختلف مقامات کی سفر کی وجہ سے انہیں سیاحین کہا جاتا ہے۔ چونکہ عام طور پر عبادات' تخلیہ کیلئے یہ بیابانوں اور جنگلوں کا رُخ کرتے ہیں اس لئے بعض علاقے کے لوگ انہیں شکفتہ بھی کہتے ہیں۔ شگفت اس لفت کے مطابق بہاڑ اور غار کو کہتے ہیں۔ شگفت اس لفت کے مطابق بہاڑ اور غار کو کہتے ہیں۔ جوعیہ کا لفظ جو کے سے ہم کوخروری طاقت میسر آ جائے ۔ جیسیا کہ ایک حدیث میں حضور کے ارشاوفر مایا'' ابن آ دم کیلئے جسم کوخروری طاقت میسر آ جائے ۔ جیسیا کہ ایک حدیث میں حضور کے ارشاوفر مایا'' ابن آ دم کیلئے اتنا کھانا تی کافی ہے جس سے اس کے جسم کی بنیا دی ضرورت پوری ہوجائے۔''

سری سقطی جومشہور صوفی ہیں 'صوفیوں کی تعریف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ ان کا کھانا اتنا ہی ہوتا ہے جیسا کہ کوئی بیار آ دی کھا تا ہے۔ ان کی نینداتن ہی ہوتی ہے جیسا کہ کوئی ڈو بن والا آ دی نیند کرتا ہے۔ اور ان کی بات 'گفتگو آئی ہی ہوتی ہے جتنا کہ کوئی گونگا آ دی کرتا ہے۔

چونکہ بیلوگ آبادی والےعلاقے ہے دُوراورا پِی ملکیت میں کوئی چیز نہیں رکھتے'اس لئے انہیں فقرابھی کہاجا تاہے۔ بعض حفرات سے بیسوال کیا گیا کہ صوفی کس کو کہتے ہیں؟ تو انہوں نے کہا جوکی چیز کا اللہ نہ ہواور نہ ہی کوئی اور چیز اس کی مالک ہو بیٹی جوطع 'لالج اور ذاتی اغراض کا غلام اور بندہ نہ ہو۔ ای طرح ایک اور تول ہے کہ صوفی وہ ہوتا ہے جو کسی چیز کا مالک نہیں ہوتا اور اگر کوئی چیز اس کی ملکیت میں آبھی جائے تو اسے وہ فی الفور خرچ کر دیتا ہے۔ ان کے لباس اور ان کے حلیے کی وجہ سے انہیں صوفیا کہا جاتا ہے اس لئے کہ عام طور پروہ ایب الباس نہیں پہنتے جونرم و تازک خوبصورت اور خوشما ہو بلکہ لباس پہنتے ہے ان کا بنیا دی مقصد ستر طورت یعنی سترکوڈ ھانچا ہوتا ہے۔ جو بھی چیز انہیں دستیا ہودہ وہ بہن لیتے ہیں جا ہے وہ بھاری اور بدنما اُون تو کیوں نہ ہو۔

اہلِ صفح تصوراً کے دور میں غربا مقرااور مہاجرین کو کہتے تھے جو کلہ مکرمہ میں جمرت کے بعد اپنے گھر بارچھوڑ آئے تھے جن کے بارے میں حضرت ابو ہریر اور حضرت فضالہ بن عبیر قرماتے جن کہ جب اُن کو بھوک لگئی تو ان کی حالت ایسے ہو جاتی کہ دیباتی لوگ انہیں مجنوں بچھتے تھے وہ اُون کا لباس بہنے دکھتے تھے کہ اُون کا لباس بہنے دکھتے تھے بارش کے بعد بحری کی کھال سے آئی ہے۔ مقی دراوی کے مطابق اُن کی بیر ہوئی تھی جسے بارش کے بعد بحری کی کھال سے آئی ہے۔ اس طرح کا تھا کہ اُون مسلسل استعمال کرنے کی وجہ سے اُس میں سے ہو آئی تھی۔ عید بن صفن حضورات کے پاس بیٹھ دہنے مضورات کے پاس بیٹھ دہنے مضورات کے پاس بیٹھ دہنے مضورات کے پاس بیٹھ دہنے کے اُن کے بیل آبیا تو اس کے پاس بیٹھ دہنے کے اُن کے دون کی وجہ سے ان کے پاس بیٹھ دہنے کے اُن کے دون کی ہونے اُن کی ہو کہ اُن کی ہو کہ کے اُن کی ہوئے دان کے پاس بیٹھ دہنے کے اُن کے دون کی ہوئے دان کی ہوئے دان کی پاس بیٹھ سے کہا کہ اُن کی دون کی دون کی ہوئے دان کی ہوئے دان کے پاس بیٹھ سکتا 'کیا گھان کی دون کی ہوئے دان کی ہوئے دان کے پاس بیٹھ سکتا 'کیا تھا کہ اُن کی ہوئے دان کی ہوئے دان کی ہوئے دان کی ہوئے دان کی پاس بیٹھ سکتا 'کیا تھا کہ اُن کی ہوئے دان کی ہوئے دی ہوئے دو کی ہوئے دان کی ہوئے دائی ہوئے دی ہوئے دان کی ہوئے دائی ہوئے دائی ہوئے دائی ہوئے دائی ہوئے دور کی ہوئے دور کی ہوئے دور کی ہوئے

اُون کا استعال انبیاء کرام سے ثابت ہے۔ ای طرح اولیاء اللہ بھی اُون کا استعال کرتے سے حضرت اولیاء اللہ بھی اُون کا استعال کرتے سے حضرت ابومویٰ اشعری سے مقام سے سر نبی گزرے ہیں جو اُون کا بنا ہوا جبہ پہنتے تھے اور روحا کے مقام سے گزر کروہ بین العیق یعنی مکہ مکرمہ آتے تھے۔''

حفرت حسن بصري سے منقول ہے: حفرت عیسیٰ علیہ السلام أون كا بنالباس بہنتے تھے ور فتوں

کے پتے اور چھال کھالیا کرتے تھے اور جہاں شام ہوجائے وہیں رات گزارلیا کرتے تھے۔ ابومویٰ ہے منقول ہے: حضوراً ون کالباس پہنتے تھے ممار پرسواری فرماتے تھے اور ہر کمزور آ دمی کی یکار پرخود تشریف لاتے تھے۔

حسن بھری ہے منقول ہے وہ فرماتے ہیں: میں نے 70 بدری صحابیوں کو دیکھا' اُن کا لباس اُون تھا۔ چونکبہیصوفی حفرات بھی اہل صفہ کی طرح کالباس بہنتے ہیں'ان کالباس اور ان کی وضع قطع ان جیسا ہوتا ہے اس لئے ان کا نام صفیہ یاصوفی رکھا گیا۔ جن حفرات نے صوفیا کی نبست صفائے قلب اور صف اقراب کی ہے انہوں نے صوفیا کے اسرار اور ان کے باطمن کا اقرار کیا ہے۔ اس لئے کہ جوشم و نیا جھوڑتا ہے زمرا ختیار کرتا ہے اور دنیا سے اعراض کرتا ہے واللہ تعالی اس کی روح کو یا کیزہ اور اس کے ول کومنور فرما دیتے ہیں۔

حضور کا ارشاد ہے جب نورکس کے ول میں داخل ہوتا ہے تو اس کا ول روش اور کشادہ ہو جاتا ہے۔ صحابہ کرام نے پو چھا یارسول النظائی اس کی ظاہری علامت کیا ہوتی ہیں؟ تو حضور نے فرمایا وہ محض دھوکے کے گھر یعنی ونیا ہے وُ ور ہو جاتا ہے 'ہمیشہ رہنے والے گھر یعنی آخرت کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے اور موت آنے ہے پہلے ہی موت کی تیاری شردع کر دیتا ہے۔ حضور کے ہمیس اس بات کی خبر دی ہے کہ جو محض و نیا ہے وُ ور ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے ول کو منور فرما ہمیں اس بات کی خبر دی ہے کہ جو محض و نیا ہے وُ ور ہو جاتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے ول کو منور فرما دیتے ہیں۔ اسی طرح جب حضور نے حارثہ ہے سوال کیا" ماحقیقة ایمانی ہی میں اس کے اپنی ان کو دنیا ہے ہٹالیا ہے۔ میں نے اپنی نوان کو بیاسا بنالیا اور رات کو بیواری کا سلسلہ شروع کر دیا اس حالت میں جمعے اپنی ساخت ہیں نے اپنی اس مالت میں جمعے اپ ساخت ہیں جو اس سے ہیا تھا کہ وہ ایک ورسرے کے پاس جارہ ہی ورجہ موالوں سے پناہ ما نگ رہے ہیں۔ تو اس سے یہ بات معلوم ہوئی کہ دجب کوئی انسان دنیا ہے کتارہ شی اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے ول کومنور فرما دیتے ہیں۔ جب کوئی انسان دنیا ہے کتارہ شی اختیار کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کے ول کومنور فرما دیتے ہیں۔ جب کوئی انسان دنیا ہے کتارہ تو جو چیزیں اس کے سامنے نہیں ہوتیں 'جواشیاء عائب ہوتی ہیں۔ جب اُس کا ول روش ہو جاتا ہے تو جو چیزیں اس کے سامنے نہیں ہوتیں 'جواشیاء عائب ہوتی ہیں ۔ دور نے اس کے دیتر کے اس معرف کی آئھوں سے نظر آنے گئی ہیں۔ ابو حارثہ کا جواب س کر حضور نے ارشاد ہوں نے بین وہ بھی اسے معرفت کی آئھوں سے نظر آنے گئی ہیں۔ ابو حارثہ کا جواب س کر حضور نے ارشاد

فر مایا'' جوشخص کسی ایسے آدمی کو دیکھنا چاہے جس کا دِل منور ہوتو اس کو چاہئے کہ وہ حارثہ کو دیکھے۔'' گویاحضور نے اطلاع دی کہ بیائیے خف جیں جن کا دِل روشن ہے۔انہی اوصاف کی بتا پر دِل کے صفا اور منور ہونے کی بنیا د پر صوفیوں کو بعض مقامات پر فرقہ نوریہ کے نام سے بھی پکاراجا تا ہے اور بیچی اصحاب صفہ کے اوصاف میں سے ہے۔

اصحاب صفہ کے بارے میں اللہ پاک کا ارشاد ہے' آن میں سے پھولوگ ایسے ہیں جو بہر صورت صفائی اور پاکیز گی کو پہند کرتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ بھی صاف اور پاکیزہ لوگوں کو پہند کرتا ہے۔'' اس آیت مبار کہ میں تطبیر کا لفظ استعال ہوا ہے۔ تطبیر کہتے ہیں ظاہر میں ناپا کیوں سے پاک ہونا اور باطنی اعتبار سے وساوس اور برے خیالات سے اپنے آپ کو دُورد کھنا۔ ای طرح اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے' یہا ہیں جنہیں تجارت یا تیج خرید وفروخت اور اللہ کے ذکر ہے ہیں روکتے۔'' تو دِل کی صفائی کی وجہ سے ان کی فراست کھل کرسا سے آ جاتی ہے۔ ایسا شخص جس کا دِل صاف ہو وہ صاحب فراست اور بھی ہو جمدوالا ہوتا ہے۔

حضرت ابوامامہ بافی روایت فرماتے ہیں کہ حضور کے ارشاوفر مایا ''مومن کی فراست سے بچو اس لئے کہ وہ اللہ کے نور سے دیکھتا ہے۔' ای طرح حضرت ابو برصد بی ' حضرت عمر کے بارے ہیں جس سے بیہ بات ٹابت ہوتی ہے کہ بیدلوگ صاحب فراست تھے۔ حضرت عمر کے بارے ہیں حضور کے فرمایا کہ حق عمر کی زبان سے ظاہر ہوتا ہے۔ ای طرح ابواہ لیس قرنی کی ملاقات ہم بن حیان سے ہوئی تو ہم بن حیان کے سلام کے جواب میں ابواہ لیس قرنی نے ان کا نام لے کر وظیم السلام کہا۔ حالا نکہ اس سے پہلے بھی بھی ابواہ لیس قرنی اور ہم بن حیان کی ملاقات نہیں ہوئی تھی۔ سلام کا جواب دینے کے بعد ابواہ لیس قرنی اور ہم بن حیان کی ملاقات نہیں ہوئی تھی۔ سلام کا جواب دینے کے بعد ابواہ لیس قرنی نے ہم بن حیان سے کہا'' میری روح نے تیری روح کو پیچان لیا ہے۔' ابوعبداللہ النظا کی کہتے ہیں'' جب تم نیک لوگوں کی جماس میں بیٹھوتو صدق ول اور خلوص کے ساتھ بیٹھو' اس لئے کہ میک لوگ ول کے جاسوں ہوتے ہیں' وہ تمہارے راز دں میں داخل ہو جاتے ہیں' اور تمہارے ارادوں سے مطلع ہوجاتے ہیں' اور تمہارے ارادوں سے مطلع ہوجاتے ہیں۔

میصفات اہلِ صفد کی تھیں۔ اُن کے دِل روشن نے اُن کے سینے ایمان کے نور سے منور تھے اور وہ لوگ صفِ اول کے لوگ ہیں۔ ان کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے بعض لوگ صوفیوں کو بھی صوفی کہددیتے ہیں۔

صف اول ہے دراصل اس حدیث کی طرف اشارہ ہے کہ جس میں حضور کے ارشاوفر مایا
در میری امت میں ستر ہزار لوگ ایسے ہوں کے جو بغیر حساب کتاب کے جنت میں داخل ہوں
گے۔'ان لوگوں کے سینے روش اور دِل پاکیزہ ہوتے ہیں اس لئے بیاسب کی بجائے اللہ تعالیٰ
کی ذات پر مجروسر کرتے ہیں اللہ پر توکل کرتے ہیں اور تصفا پر بہر صورت راضی رہتے ہیں۔ صفا
مراد لیا جائے تو اس سے صوفی آسکتا ہے۔ اور اگر صفوا ہے کہا جائے تو اس سے لفظ صفویہ آتا
چاہئے۔ ایسے ہی اگر اضافت لفظ صف یا صفہ کی طرف ہوتو پھر لفظ صفیہ یاصوفیہ آتا چاہے۔ ربی
زبان میں چونکہ بہت ہی لغات استعال ہوتی ہیں اس لئے مین ممکن ہے کہ کی لفظ میں صفیہ یاضفیہ
کے لفظ میں ''ف' سے پہلے''و' آگیا ہواور صوفی کا لفظ استعال میں آگیا ہو۔ لیکن اگر اس لفظ کے
بارے میں یہ سلیم کرلیا جائے کہ بیصوف سے ہے تو سارے اعتراضات ختم ہوجاتے ہیں اور پر لفظ
باکل درست اور اس کی عبارت بالکل ٹھیک ہوجاتی ہے۔

بہر حال یہ سارے معانی اس بات پر ولالت کرتے ہیں کداگر لفظ صوفی ان ہے شتق ہوتو اس کامعنی و نیاہے علیحدگی اختیار کرنا وطن کوچھوڑ نا 'سفر میں ہمیشہ دہنا' خواہشات نفسانی کا اتباع نہ کرنا' دِل اور سینے کاروش ہونا۔ بیمعنی سارے لفظ صوفی کے نکلتے ہیں۔

بندار بن حسین کاصونی کے بارے میں تول یہ ہے: صوفی وہ ہوتا ہے جے اللہ تعالی آپنے لیئے اپنے بندوں میں فتخب کر لیتے ہیں اور پھر اس کے دل کو صاف فرما دیتے ہیں اور اسے خواہشات نفسانی ہے دُورکردیتے ہیں اور پھروہ تکلفات میں نہیں پڑتا۔

صوفی کالفظ عوفی کے وزن پر ہے۔عوفی کا مطلب ہوتا ہے عافاہ اللہ یعنی اللہ نے اسے معافاہ اللہ یعنی اللہ نے اسے معاف کردیا۔ای طرح کوفی کا وزن بھی یہی ہے یعنی اللہ تعالی اس کیلئے کافی ہوگیا۔ جوزی کا لفظ بھی یہی ہے کہ اللہ نے اسے بدلہ دے دیا۔ صوفی کالفظ بھی اسی وزن پر لایا جائے تو اس کا

معنی بھی بین نکل سکتا ہے کہ صوفی بیعنی اللہ نے اس کے دِل کی صفائی فرمادی۔اس کے دل ک صاف فرمادیا۔(۳۸)

یسارے اقوال بیساری بحث جوہم نے نقل کی ہے بیدور حقیقت کلاباذی نے اپنی کتاب میں نقل کی ہے بیدور حقیقت کلاباذی نے اپنی کتاب میں نقل کی ہے۔ اور ان اقوال میں سے بہت سے اقوال غلط اور ضعیف ہیں۔ کلاباذی نے اس ساری بحث میں ضعیف اور غلط باتوں کو آپس میں خلط ملط کردیا ہے۔ ابوعباس احمد بن زروق (۳۹) جومشہور موفی ہیں دوا پی کتاب ''قواعد تصوف'' میں لکھتے ہیں کہ تصوف کے احتقاق کے بارے میں بہت ہے اقوال ہیں جن میں سے دنیاوی طور پریائج قول مشہور ہیں۔

پہلاقول بیہ کرموفی کالفظ صوفہ سے ہے۔صوفہ اس لئے کرصوفی صوف یعنی اُدن کی طرح عابزی افتیار کرتا ہے اور بڑار ہتا ہے۔

دوسراتول یہ ہے کہ صوفی کالفظ صوف ہے جس طرح صوف لینی اُون نرم ہوتی ہے ای طرح صوفی بھی اپنی عادات کے اعتبار ہے نرم ہوتا ہے۔

تیرا قول یہ ہے کہ صوفی کا لفظ صفت سے ہے۔ صفت کا معنی اچھی عادتیں۔ چونکہ صوفی اچھی عادات اپنا تا ہے ادر ہری عادات کو ترک کرتا ہے اس لئے اسے صوفی کہا جاتا ہے۔

چوتھا قول یہ ہے کہ صوفی صفاقے ہے۔ای قول کی بنیاد پر ابوالفتح البتی نے اپنے اشعار میں کھا:

لوگ صوفی کے لفظ پراختلاف کرتے ہیں بعض لوگوں کا خیال ہے کہ میصوفا ہے شتق ہے لیکن میراخیال میہ ہے کہ صوفی کالفظ اس محض کیلئے استعال کیا جاتا ہے جس کادِل صاف ہو

ول صاف ہونے کی وجہ سے اسے صوفی کہا گیا۔

پانچواں قول یہ ہے کہ بیلفظ صفہ سے ماخوذ ہے۔اس کئے کہ صوفی اسحابِ صفیہ کے طور طریقے بڑمل کرتا ہے اور اصحابِ صفہ کے بارے میں اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا: وہ دِن رات اللہ کے سامنے عاجزی اختیار کرتے ہیں اس سے دعا مائلتے ہیں اور اس کی رضا طلب کرتے ہیں۔ ابوعباس احمد بن زروق کے مطابق سہ پانچ وجو ہات ہیں اور عام طور پرتمام اقوال انہی پانچ وجو ہات کی طرف لوٹنے ہیں۔ ( ۴۸ )

ابولیم الاصبانی التونی 430 ھائی کتاب '' حلیہ' ہم فرماتے ہیں صوفی کالفظ لفت کے اعتبارے ان چارالفاظ میں ہے کی ایک ہے شتق ہوا ہے۔ یا تو صوفی کالفظ صوفانہ ہے شتق ہوا ہے۔ موفانہ چھوٹے ہے لوپ کے دانے کو کہتے ہیں۔ یا پیلفظ صوفہ ہے۔ صوفہ ایک قبیلے کا نام ہے جو پرانے زمانے ہیں بیت اللہ کی خدمت کرتا تھا اور آنے والے جاج کرام کی مہمان نوازی کرتا تھا۔ یا پیگری پراگنے والے بالوں ہے لیا گیا جس کو صوفۃ القفا کہتے ہیں۔ یا پیلفظ نوازی کرتا تھا۔ یا پیگری پراگنے والے بالوں ہے لیا گیا جس کو صوفۃ القفا کہتے ہیں۔ یا پیلفظ معاء معروف صوف لینی اُون والے معنی ہے لیا گیا ہے۔ (۱۲) تا ہم رائح قول بیہ کہ پیلفظ صفاء ہے ماخوذ ہے۔ (۲۲) ہی قول فریدالہ بن العطار التونی 586 ھا بھی ہے۔ اور انہوں نے بیہ قول بشر حافی نے نقل کیا۔ (۲۳)

ہندوستان کے مشہور صوفی فریدالدین جو تیخ شکر کے لقب مے مشہور ہیں (۴۳) جن کی وفات 669ھ میں ہوئی' ان کا بھی خیال میں ہے کہ صوفی کا لفظ صفاء سے ماخوذ ہے۔لیکن سروردی کا اس بارے میں ایک اور قول ہے۔وہ یہ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صوف لینی اُون اور اس کو پہننے کے حوالے سے ہے۔ چونکہ صوفی اُونی لباس پہنتے ہیں اس لئے صوف کی طرف نسبت کرتے ہوئے آئیں صوفی کہا گیا۔

سبروردی اپنی کتاب ' عوارف المعارف' میں چھنے باب کے ذیل میں ایک عوان ' صوفیاء
کی وجہ تسمیہ' میں لکھتے ہیں' ہمیں شخ ابوزرعہ طاہر بن محمد بن طاہر نے ہمیں بتایا' انہوں نے اپنے
والد سے انہوں نے ابوعلی شافعی سے انہوں نے احمد ابن ابراہیم سے انہوں نے ابوحمفر محمد بن
ابراہیم سے انہوں نے ابوعبد اللہ المحز ومی نے قال کیا کہ سفیان نے سلم اور انہوں نے مصرت انس
بن مالک سے صدیت بیان کی ہے : حضور علاموں کی وعوت بھی قبول کرتے ہے اور حماد پر سواری
فرماتے ہے اور اُدن کے لباس کو پند کرتے تھے۔ اس بنیاد پر بعض لوگوں کا خیال میہ ہے کہ خطاہری

لباس کی وجہ سے ان کا نام صوفی بڑگیا اس لئے کہ انہوں نے اُون والےلباس کو پیند کیا۔ اس وجہ سے کہ بیلباس تمام انبیاء کرام کا بھی ہے۔ سے کہ بیلباس تمام انبیاء کرام کا بھی ہے۔

حضور کے منقول ہے''روحا کے مقام پرستر نبی گزرے ہیں جنہوں نے اُدنی لباس کے کیڑے سے اُدنی لباس کے کیڑے پہنے تھے اُدن والا جبہ پہنا تھا اور وہ سب بیت اللّٰہ کی نیت ہے آئے۔''ای طرح منقول ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اُدن کے بنے کیڑے پہنتے تھے درخت کے بیتے اور چھال کھاتے تھے اور جہاں شام ہوجائے وہیں رات گز ارلیا کرتے تھے۔

حضرت حسن بصری ہے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ میں نے ستر بدری صحابوں کودیکھا' اُن كالباس اُون تفاادرانبي كے بارے مس حضرت ابو ہريرة ادر حضرت فضاله بن عبيد فرماتے ہيں ''وہ بھوک سے جب بیتاب ہوتے تو انہیں دیہاتی لوگ مجنون بچھتے تھے'ان کا لباس أون ہوتا تھا یہاں تک کم پینے کی زیادتی کی وجہ ان کے کیڑوں ہے ایسی ہوآتی جیسا کہ بکری کی کھال ہے بارش کے بعد آتی ہے۔ 'ای طرح ایک محض حضور کے پاس آئے اور کہنے لک یارسول التعالیٰ ان لوگوں کے جسم کی بوجھ سے تو برداشت نہیں ہوتی اس کو بیہ بونا گوارنہیں گزرتی ؟ گویا اُدنی لباس انہوں نے دنیا کی زینت اور آرائش کوترک کرنے کیلئے پہنا تھا' اس لئے کہ وہ صاحب قناعت تے اور صرف اتنالباس اختیار کرتے تھے کہ جس سے سترعورت ہوجائے۔ انہیں دنیا کی تعیشات اور راحت کی فراغت نبھی بلکہ وہ اینے مولاعز وجل کی عبادت میں ہمی تن متغرق ہوتے تصادران کی پوری توجه آخرت کے امور کی طرف ہوتی تھی۔ اگر سیمرادلیا جائے تو پھر سامعنی بھی ٹھیک بنآ ہےاور وجرتسمیہ بھی درست ہے کہ صوفی کالفظ صوفاسے ہے۔ چونکہ بیہ ہر حالت میں خوب ہے خوب ترکی تلاش میں رہتے تھے بلند سے بلندتر کی طرف ان کی نظر جاتی تھی تعریف کے حریص اور بھو کے نہیں ہوتے تھے علم اور عمل کے دروازے ان پر کھلتے بی جاتے تھے ان میں سے ہرایک گویامعلومات کاخزاند ہے اس لئے وہ لباس کی قید کو قبول نہیں کرتے تھے اور وہ بس اینے باطن کی طرف توجددیے تھے۔ بجائے نیالباس ایجاد کرنے کے انہوں نے وہی لباس اختیار کیا جو اس سے پہلے کے لوگ بہنتے تھے۔

نصوف کا بنیادی مقصد بی الله پاک کے قریب ہوتا ہے الله پاک سے قریب ہونے کیلئے ان کے پاس بظاہر کوئی راستہ قونہیں تھا اور اس کا اظہار بھی ایک مشکل امر ہے اس کیلئے انہوں نے لباس کا سہار الیا اور یہ بات ظاہر اور واضح ہوگئی کہ چوشف سیلباس پہنتا ہے قو وہ اللہ تعالی سے قریب ہونے کی کوشش کر رہا ہے۔ پیطریقہ زیادہ اوب واحتر ام والا ہے اور ایملی تصوف کے ہال قواصل چز ہے بی احرام ۔

ایک اوراہم پہلویہ ہے کہ صوفیوں کی نبست لباس کی طرف ہوتواس سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ دنیا کی طرف ان کی توجہ ہے ان کی رغبت کم ہے وہ زم و فازک لباس کی طرف متوجہ ہونے کے بجائے صرف ضرورت کے لباس کو اپناتے تھے۔ جب کوئی نیا شخص نصوف کے راستے پر چلنا چاہتے اس کی بیات میں وہ اس امر کو لازم قرار دیتے تھے کہ وہ ان جیسا طیہ اختیار کرئے دنیاوی لباس اور پھیش پوشاک کو چھوڑئے کم ہے کم چیز وں پر قناعت کرئے ایسا کرنے والا ان کے داستے یعنی تصوف میں واخل ہو سکتا ہے۔ بجائے اس کے کہ وہ برآنے والے کو طریقے بتاتے کہ ہے ہو خطوں کے ذریعے اے اپنا مقصد سمجھاتے انہوں نے لباس والا راستہ اختیار کیا ہم آنے والا اس گلی میں واخل ہونے سے پہلے اپنے لباس کو ان جیسا بنالیتا ہے اور پھروہ انہی میں شامل ہوجا تا ہے۔ واخل ہونے سے پہلے اپنا مقصد سمجھاتے کا میں دائی جورہ مالی میں شامل ہوجا تا ہے۔ واخل ہونے سے پہلے اپنا ہم کے مسالحین زام بین اور عابدین کا لباس اُون بی رہا ہے۔

ابوزرعہ طاہر روایت نقل کرتے ہیں اپنے والد کے وہ عبدالرزاق بن عبدالکریم کے وہ ابولئی میں عبدالکریم کے وہ ابولئی بن اساعیل بن تھ ہے وہ الحن بن عرف کے وہ طلف بن طلفہ کے وہ ابولئی بن السرائی ہے اللہ ابن صارت کے اور وہ حضرت عبداللہ ابن مسعود ہے کہ حضور کے فر مایا ''جس ون اللہ تعالی نے موئی علیہ السلام سے کلام کیا' اس ون موکی علیہ السلام نے جہ اُون کا پہن ہوئی تھی اُون کی تھی جو تے جہ اُون کا پہن ہوئی تھی اور آپ کے جوتے

حمار کے چڑے کے تھے۔الیاحمار جس کے چڑے کی دباغت نہیں کی گئی تھی۔'' ایک قول میجی ہے کہ صوفیوں کوصوفی اس لئے کہا جاتا ہے کہ دہ اللہ پاک کے سامنے گویا صف اول میں ہوتے ہیں کہ دہ بلند ہمت اور حوصلے دالے ہوتے ہیں اللہ کے سامنے اپنے ول کو

كھول كرچين كروية بين اورول مين كوئى بھى رازنبين ركھة اى طرح كها كيا ہے كەصوفى كالفظ اصل میں مفوی تھا۔ تلفظ میں فقل ہونے کی وجہ سے صوفی استعال کیا عمیا۔ بیقول بھی ہے کہ صوفی كى نسبت صفى كاطرف باوراصحاب صفده وفقرا مهاجرين تخ جن ك بار عيس الله تعالى ف ارشاد فرمایا" کچے فقراایے بیں جواللہ کے راستے میں روک دیئے مکئے کہ وہ کہیں اور سفر بھی نہیں كريكتے "اگر بم يتليم كرليس كرموني كالفظ اصحاب صف اليا كميا بي واگر چلغو الاعتبار سے پیلفظ اور اهتقاق درست نہیں بنتا' لیکن معنی کے اعتبار سے پیلفظ ورست بنتا ہے اس کے کہ صوفی مجى عام طور يراني عادات كالتدار الصاحب صفد المشابه موت بين أن كى طرح ميجى ا تصریح میں ان کے دل فرم ہوتے میں اور ایک دوسرے کے ساتھ ان کا تعلق صرف الله کی رضا کی خاطر ہوتا ہے۔

بی معالمه اصحاب صفه کا تھا جوتقریباً جارسوسحانی تھے۔ مدینه منورہ بیں ال کے یاس کوئی ر ہائش تھی نہ ہی ان کا کوئی قبیلہ تھا' چنانچہ وہ مجد نبوی میں اسٹھے ہوئے جس طرح صوفی اسٹھے ہوتے ہیں۔وہ نکھیتی باڑی کیلئے جاتے تھے نکسی تجارت کیلئے جاتے تھے۔دِن کے دفت لکڑیال ا کشم کرتے تھے اور رات کے وقت وہ عبادت اور قرآن یاک کی تلاوت میں مصروف رہے تھے۔ حضور بھی ان کے ساتھ دلجوئی والامعا ملہ فرماتے تھے اور حضور تصحابہ کو بھی اس کی ترغیب ویتے تھے کہ وہ ان مہاجرین فقراء کے ساتھ نرم ولی والا معاملہ فرمائیں' ان کے ساتھ بیٹھیں اور ان کے ساتھ کھائیں۔

بدا صحاب صفدی ہیں جن کے بارے میں اللہ پاک نے ارشاد فرمایا "اے نی اکرم آپ ان لوگوں کوایے آپ سے وورنہ کریں جوایے رب کوون رات رہارتے رہے ہیں صرف اس کی رضا حاصل كرنے كيليے ـ "اى طرح ايك اور مقام ير الله تعالى \_ " رشاوفر مايا" آپ ان لوگول كے ساتھ مخبرے رہيں جوابے رب كو دِن رات يكارتے ہيں۔ " درسور عبس كاشان نزول تو مشہور ہے کہ بیسورة حضرت ابن ام مكتوم مے بارے میں نازل ہوئی صفرت ابن مكتوم جم اصحاب صفه میں سے تھے۔ حضرت ابن ام مكتوم كى وجدسے الله تعالى نے حضور كے بازيرس كى۔

حضور جب اصحاب صفدے مصافحہ کرتے تو اپناہا تھان کے ہاتھ سے چھڑاتے نہیں تھے اور جب بھی اصحاب صفہ آتے تو حضور صاحب ثروت صحابہ کرام پران اصحاب صفہ کوتقیم کر دیتے۔ ایک شخص کے ساتھ تین اصحاب صفہ میں سے صحابیوں کوروانہ کرتے اور بعض کے ساتھ چار بھی روانہ کرتے ۔ حضرت سعد ابن معافی چونکہ مالدار صحابی تھے اس لئے بیا ہے ساتھ بعض وفعہ 80 صحابہ کو لے جاتے اور ان کو کھانا کھلاتے۔

حضرت الا ہریرۃ سے دوایت ہے کہ بیل نے اصحاب صفہ بیل سے ستر صحابہ کو دیکھا کہ ان کے پاس پہنے کیلئے ایک ہی کپڑ اتھا، بعض کے پاس کپڑ اایا تھا کہ وہ ان کے گھٹوں تک بھی نہیں پہنچا تھا، جب وہ رکوع میں جاتے تو اس کپڑ سے کوا پنے ہاتھ سے مضبوطی سے پکڑ لیستے تا کہ ستر عورت دہے۔ بعض اصحاب اہل صفہ کا یہ بھی کہنا ہے کہ ہم جماعت کی شکل میں حضور کے پاس آئے اور کہا یارسول اللہ اللہ ایک مجبوروں نے ہمارے پیٹ کوجلاڈ اللہ حضور کے جب یہ بات کی تو آپ منبر پرتشریف لے گئے اور فر مایا ''کیا ہوا اُن لوگوں کو جو یہ کہتے ہیں کہ ہمارے پیٹ مجبور کھانے سے جل گئے کیا تم اس بات کو جانے نہیں کہ یہ جور کھانے سے جل گئے کیا تم اس بات کو جانے نہیں کہ یہ جور کھی ہے کہ یہ دو الوں نے ہماری حوصلہ افز انی کی ہمیں رہائش دی۔ اس ذات کی تسم جس کے قسفے میں مجمد کی جان ہے دو ماہ گز دیے محمد کے گھر سے رہنی کا دھواں باند نہیں ہوا اور محمد کے گھر سے رہنی دو پیزیں پانی اور مجبور ہیں۔''

شخ اابوالفقوح محرعبدالباقی نے اپنی کتاب میں نقل کیا وہ کہتے ہیں جمیس شخ ابو بکر بن ذکر یا الطریقیثی نے انہوں نے شخ عبدالرحمان سلمی انہوں نے محمد بن محمد ابن سعیدالا نماطی سے انہوں نے انہوں نے انہوں نے محمد بن علی الترفدی سے انہوں نے سعید بن حاتم الجی سے انہوں نے سمید بن حاتم الجی سے انہوں نے سمید بن حاتم الجی سے انہوں نے سمید بن حاتم المجودی سے انہوں نے انہوں نے انہوں نے انہوں نے بزید توی سے انہوں نے عکر مدے اور مکر مدنے حضرت ابن عباس سے روایت نقل کی ہے کہ حضوراً کید وقعہ اللی صفہ کے پاس کھڑے ہوئے تو اصحاب صفہ کے چبروں سے ان کا نقر اور ان کی محت اور کوشش فلا ہر ہور ہی تھی مصوراً نے فر مایا کہ اے اہل صفہ خوش ہو جاؤتم میں سے جوشخص بھی موجودہ حالت میں مرائو وہ تیا مت کے دن سیرے رفقائے کا رمیں سے ہوگا۔

ایک قول یہ ہے کہ ان میں ہے ایک گروہ خراسان میں غاروں اور پہاڑوں میں رہتا تھا اور عام طور پرشہروں اور میدانی علاقوں میں رہائش پذیر نہیں ہوتا تھا انہیں خراسان میں شکفتیہ کے نام سے پکاراجاتا تھا اس لئے کہ شکفت خراسان کی زبان میں غاراور پہاڑ کی چوٹی کو کہتے ہیں اس وجہ سے ان کا نام شکفتیہ پڑ گیا۔ شام میں آنہیں جوعیہ کے نام سے پکاراجاتا ہے۔

قرآن پاک میں اللہ تعالی نے نیک لوگوں اوراج مے اخلاق والے لوگوں کو ذِکر کیا تو کسی کا امرار کھا، کسی کا نام اررکھا، کسی کا نام مقربین رکھا، کہیں ان کا نام صابرون صادقون ڈاکرون اور کہیں مجون آیا۔ صوفی کالفظ اگر چہان ذکورہ صفات پر شمتل ہے لیکن بہر حال یے لفظ حضور کے ذمانے میں نہیں تھا۔ تابعین کے زمانے میں سب سے پہلے اس لفظ کا استعال ہوا۔

حسن بھری ہے منقول ہے وہ فر ماتے ہیں میں نے ایک صوفی کو طواف کرتے ہوئے دیکی تو میں اس نے ایک صوفی کو طواف کرتے ہوئے دیکی تو میں نے اپنے پاس موجود کوئی چیز کھانے کی اس کو دی اس نے وہ چیز قبول نہ کی اور کہنے لگا میرے پاس چار دوائی موجود میں اور بیا ووائی میرے لئے کافی میں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صوفی کا لفظ ابتدا ہے ہی استعال ہور ہائے کین مشہور تول میں ہے کہ 200 ھے کے بعد بیا لفظ استعال ہوا ہے۔ (۲۵)

صوفی کے لفظ کا استعال کب ہے ہوا؟ اس بارے میں اختلاف ہے اور کئی اقوال ہیں جو ایک دوسرے کےمعارض اور متناقض ہیں۔

ابوالمفاخر یکی الباخرزی (٣٦) جومشہور صوفی اور محقق بین انہوں نے دوسر حقول کو اختیار کیا ایعنی پیلفظ 200ھ کے بعد استعال ہوا۔

جم الدین کبری (۲۷) نے کہا کدرائج قول بیہ کے تصوف کا لفظ صوف ۔ عشت ہے۔
مزیدان کا کہنا تھا کہ سب سے پہلے آ دم اور حواعلیجا السلام نے صوفیانداو فی لباس پہنا اس لئے کہ
جب وہ اس و نیا پہاتارے گئے تو اس وقت بر ہند سے تو جریل علیہ السلام ان کیلئے جنت سے ایک
دنبدلا نے اس کی اُون کا کے رحضرت حوانے اسے کا تا اور حضرت آ دم علیہ السلام نے اس سے لباس
بنایا اور ان دونوں نے اُون کے بینے کیڑے پہنے۔ اس طرح حضرت مولی علیہ السلام سے منقول

ہے کہ انہوں نے اُون کالباس پہنا۔ حضرت کی 'حضرت ذکر یاعلیہ السلام اور ہمارے نی اکرم سے بھی بھی محقول ہے کہ آپ اون کا بنا کیڑا پہنچ سے ۔ توصوفی کی نبست صوف کی طرف ہے۔ جب ایک صوفی صوف یعنی اُون کا کیڑا پہنٹا ہے تو وہ اپنے آپ سے اُون کا حق محک طلب کرتا ہے۔ اُون کا حق کیا ہے؟ اس کے بارے میں ایک دلچسپ روایت یہ گئی ہے کہ لفظ صوف تین حروف سے مرکب ہے۔ من واور ف میں کا مطلب محق ' سچائی ۔ صلوۃ کامعنی نماز۔ و سے مراد و فالفرج یعنی خوشی اور کشادگی۔ (۲۸)

بیم الدین کبری نے ان باتوں کو بیان کرنے کے بعد آخر بی اُون کے مظابق وہ بیان کیا کہ کون ساصوفی کس حالت بیس کس رنگ کی اُون پہنے گا۔ جم الدین کبری کے مطابق وہ صوفی جس نے اپنے آپ کو مجاہدہ اور مشقت کی آلوار سے آل کر ڈالا ہوا سے چاہئے کہ وہ ساہ و سک کی اُون پہنے ۔ جو تو بر کرنے والاصوفی ہو جو اپنے گناہوں کو ریاضت اور تو بہ کے صابان سے رموئے جو اپنے دل کے برتن کو غیروں کے ذکر اور یاد سے پاک کر بو آسے چاہئے کہ دہ سفید رنگ کی اُون پہنے ۔ جو صوفی ترقی کرتا ہوا اس مقام تک بی جو اپنے کہ دہ سفید رنگ کی اُون پہنے ۔ جو صوفی ترقی کرتا ہوا اس مقام تک بی جائے کہ دہ عالم اسفل کی بجائے عالم اعلیٰ تک بی جو اپنے کہ وہ نے کہ دہ فیار تگ آسان کارنگ بی جائے اور اور سے بے کہ وہ اپنے مقام بی آسان کارنگ بی بیان اس کے کہ نیلا رنگ آسان کارنگ ہے گا باس بینے اس کے کہ نیلا رنگ آسان کارنگ ہے گا بیا بی بینے اس کے کہ نیلا رنگ آسان کارنگ ہے گا بیا بی بینے اس کے کہ نیلا رنگ آسان کارنگ ہے گا بیا بی بینے اس کے کہ نیلا رنگ آسان کارنگ ہے گا بیا بینے کو یا اب وہ اپنے مقام بی آسان تک پینے گیا ۔ (۴۷)

ابوطالب کی بھی ان لوگوں میں سے ہیں جو کہتے ہیں کہ صوفی کالفظ صوف سے مشتق ہے۔
ابوطالب کی نے اپنی کتاب ''قوت القلوب'' میں ایک روایت نقل کی' جو اگر چہ جرح و تعدیل
کے اعتبار سے سے روایت نہیں ہے بلکہ اس کے بارے میں عام طور پر بھی کہا جاتا ہے کہ یہ من
گر ت روایت ہے۔ اس میں وہ کہتے ہیں کہ حضور 'نے فر مایا ''صوف یعنی اُون کا لباس پہنو
پیٹ بھر کر نہ کھا وَ تو آسان کی بادشاہی میں داخل ہوجا و گے۔'' لیکن ابوالقاسم عبدالکر یم
القشیر می (۵۲) طالب کی اگر رائے سے اختلاف کرتے ہیں' چنا نچہ اپنے رسالے میں انہوں
نقس کی ''بعض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صوف سے ہے۔ اس لئے کہا جاتا ہے
نقس کی ''بعض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صوف سے ہے۔ اس لئے کہا جاتا ہے
تقسون خلال آدی نے صوف یعنی اون کے بینے کہا ہے تی جیسا کہ کہا جاتا ہے حمص ،

جب کوئی آدئی تمیش پہنے تو بدایک وجہ ہے کہ صوفی کواون کے گھڑے پہننے کی وجہ سے صوفی کہا جاتا ہے کین صوف بینی اُون کے بنے گھڑوں کی وجہ سے پہانے خبیں جاتے بلکہ ان کے پہنا ہے کہ صوف بینی اُون کے بنے گھڑوں کی وجہ سے پہانے کہ صوف بینی اون پہننے کی وجہ سے بھی اُنہیں صوفی بہت سارے ہیں البندا یہ کہنا درست نہیں ہے کہ صوف بینی اون پہننے کی وجہ سے بی انہیں صوفی کی نبست لفظ صفہ کی طرف ہے۔ یہ اور اصحاب صفہ جو حضور کے زیانے ہیں مجد نہوی ہیں بینی اگرتے ہے۔ تو ان صوفیوں ہے۔ بینی وہ اصحاب صفہ کے درمیان تو کوئی نبست بی نہیں ہے۔ جولوگ یہ کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صفاء میں سختی ہو تا لئوی احتیار سے کہتے ہیں کہ صوفی کا لفظ صفاء بحض لوگ جو یہ کہتے ہیں کہ پیلفظ صفاء کے بین لئوی احتیار سے لفظ بین ہوتا ہو گیا ہے۔ بین بیا تر ہوئی کے میں نہیں آتا۔ سے میں ہوتے ہیں اگر چہ معنی کے اعتبار سے تو یہ بات درست ہو کئی ہے کین لغوی اعتبار سے لفظ میں سے صوفی کا مشتن ہوتا بھی ہی نہیں آتا۔ (۵۳)

عبدالرحمٰن جای جومشہور ایرانی صوفی ہیں ان کی تاری وفات 898ھ ہے اُنہوں نے اپنی کتاب ''نفحات'' میں ذکر کیا ہے کہ صوفی کا لفظ استصفاء سے لیا گیا ہے استصنعاء کا معنی ہوتا ہے منتخب ہوتا ہے منتخب ہوتا ہے دلیل اخذ کی ہے کہ عبداللہ این خفیف کہتے ہیں:صوفی وہ ہے جسے اللہ تعالی اپنی عبت کیلئے نتخب کرلے۔(۵۴)

ایک اور تول ایرانی صوفی مینی عبدالعزیز بن محرفی کا ہے کہ وہ فرماتے ہیں کے تصوف مفوق سے ماخوذ ہے۔ (۵۵)

تصوف کے اصل اور اهتقاق میں اور بھی بہت سارے اقوال ہیں جن میں سے بعض کو ابن الجوزی اور شیخ الاسلام امام ابن تیمیہ وغیرہ نے ذکر کیا۔علامہ ابن الجوزی کے مطابق بعض الوگوں کا خیال سیر ہے کہ تصوف اہل صفہ کی طرف ہر حال لئے کہ صوفیوں نے بھی اہل صفہ کو دیکھا اور ان کی حالت سیمتی کہ وہ اللہ پاک کی طرف ہر حال میں متوجہ ہوتے تھے اور فقر اور قناعت کی حالت میں پڑے دہے۔ اصحاب صفہ فقرام ہما جرین تھے میے حضور سے پاس اور قناعت کی حالت میں پڑے دہے کہ اس حالے سے استحاب صفہ فقرام ہما جرین تھے میے حضور سے پاس اور قناعت کی حالت میں پڑے دہے کہ اس کے اس حالے سے خنان کا گھر ہوتا تھانہ بی کوئی مال۔

مسجد نبوی میں حضور "نے ان کیلئے ایک چہوترہ سابنوادیا اور اس چہوترے کی وجہ سے ان کا نام اہل صفہ پڑ گیا۔ ایک قول کے مطابق میہ چہوترہ یا صفہ غریب اور کمزور مسلمانوں کیلئے بنایا گیا تھا۔ مدینہ منورہ کے تمام مسلمان حسب استطاعات اصحاب صفہ کی مدوکرتے تھے۔ حضور جب ان کے پاس سے گزرتے تھے تو السلام علیم یا اہل صفہ فرماتے۔ جواب میں اصحاب صفہ وعلیم السلام کہے۔ پھر حضوران سے پوچھے کہ ون خیرت سے گزرا؟ تو دہ کہتے بخیریار مول اللہ۔

ای طرح تعیم بن مجمر اپنی سند کے ساتھ اپنے والد نے قبل کرتے ہیں انہوں نے حضرت ابوذر سے بیدوایت نقل کی ہے کہ حضرت ابوذر تقریاتے ہیں میں بھی اصحاب صفہ میں سے تھا' جب رات کا دفت ہوتا تھا تو ہم حضور کے گھر کے دروازے کے پاس کھڑے ہوجاتے تھے حضور ہم میں رات کا دفت ہوتا تھا اب ہم حضور کے گھر کے دروازے کے پاس روانہ کر دیے ' یوں ہر صحالی کی نہ کسی کے پاس مہمان بن جا تا ۔ آخر میں دس یا اس سے بھی کم صحابی رہ جاتے تو حضور ہمیں اپنے گھر لے آتے اور خود شام کا کھانا کھانے کی بجائے وہ کھانا ہمیں کھلا ویتے۔ جب ہم کھانا کھانے سے فارغ ہو جاتے تو حضور ہم سے فرماتے کہ اب تم جاکر مجد میں سوجاؤ۔

مصنف کے مطابق بیلوگ یعنی اصحاب صفہ مجد میں ضرورت کی وجہ سے قیام کرتے تھے۔ صدقات بھی ضرورت کی وجہ سے بی لیا کرتے تھے۔ جب مسلمانوں پرخوشحالی کا دورآیا تو اصحاب صفہ نے اپنی بیرعالت ترک کردی اور اس کے بعد انہوں نے دنیاوی معاملات میں اپنے آپ کو مشخول کرلیا۔ لہٰذاصونی کی نبعت اہل صفہ کی طرف درست نہیں ہے اس لئے کہ اگر نبعت اہل صفہ کی طرف ہوتی تو صونی کی بجائے صفی کہا جاتا۔

ایک قول بہم ہے کہ صوفی کا لفظ صوفانہ ہے ہے۔ صوفانہ چھوٹے سے بنے کے دانے کو کہتے ہیں گویاان لوگوں نے صوفی نام اس جنگلی پودے کے ساتھ مشابہت کی وجہ سے رکھا، جس طرح وہ جنگلی پودا تنہا ادر اکیلا ہوتا ہے کہی حال صوفیوں کا بھی ہے۔ لیکن بیا ہوتا ہے کہی حال صوفیوں کا بھی ہے۔ لیکن بیافتقات اور بینبت بھی درست نہیں ہے، کیونکہ اگر لفظ صوفی کی نبیت یا اس کا احتقاق صوفانہ سے ہوتا تو انہیں صوفانی کما جاتا نہ کہ صوفی ۔ (۵۲)

بعض لوگوں کا قول یہ ہے کہ صوفی یا صوفۃ القفایعن گدی کے بالوں کی طرف نبست ہے۔ ایک قول یہ بھی ہے کہ نصوف صوفاء کی طرف منسوب ہے۔

ابن الجوزی فرماتے ہیں کہ ابوجم عبدالغی بن سعید الحافظ نے ولید ابن القاسم سوال کیا۔
یصوفی کس چیزی طرف اپنی نسبت کرتے ہیں؟ تو انہوں نے کہاز مانہ جا ہلیت میں ایک قوم کا نام
صوفہ تھا 'جنہوں نے و نیا سے قطع تعلق کرلیا اور کعبہ کرمہ میں آ کر بناہ گزیں ہوئے۔ جولوگ عمل
کے اعتبار سے ان سے مشابہت اختیار کرتے ہیں انہیں صوفیا کہا جا تا ہے۔ عبدالغی کا کہنا ہے کہ یہ
قبیلہ صوفہ تھا ' یغوث بن مربن افی تمیم بن مرکی اولا دمیں سے ہے۔ (۵۷)

اس اهتقاق اور مصدر كوعام طور برلغات اورمرا خع مي بيان كيا كيا بي إ - (٥٨)

لفظ صوفی کے بارے میں بعض متقد مین کی رائے ان سے مختلف بھی ہے مثلاً ابور بحان البیرونی المتوفی کے بارے میں بعض متقد مین کی رائے ان سے مختلف بھی ہے مثلاً ابور بحان البیرونی المتوفی کے مطابق صوفی کی نسبت بونانی ربان کے لفظ سوفی ہے ہے جس کا معنی ہوتا ہوتا ہوں نے البیخ کلام میں تفصیل بیان کی ہے کہ بونان کے حکماء فلفہ کے تہذیب قبل ہندوؤں کی طرح کا عقیدہ رکھتے تھے ان کا عقیدہ یہ تھا کہ ہر چیز اصل میں ایک چیز سے بیدا ،وئی ہادات اور نباتات پر یہی فضیلت حاصل ہے کہ وہ اس اصل بنیادی چیز کے قریب ہے۔انسان کو اس شے واحد یا شے اصل سے قربت کی وجہ سے جمادات اور نباتات پر فضیلت حاصل ہے۔بعض یونا نبوں کا عقیدہ یہ تھا کہ اصل میں موجو دِحقیقی علت اولی ہے جے منطق کی اصطلاح میں جزء لا پیجز کی کہا جاتا ہے۔وہ وجو دِحقیقی اپنی بقا کیلئے کی کامخاج نبیں ہوتا' اس کے علاوہ جنتے بھی موجودات ہیں وہ صب کے سب اس وجود حقیقی کے تاج ہیں۔

اس تفصیل اور بحث کے بعد الور بحان بیرونی کہتے ہیں کہ یہی رائے سوی ں ہے۔ سوئیا یونانی زبان میں حکماء کو کہتے ہیں۔ سوف کامعنی حکمت۔ اورای سے نفظ 'میلاسویا' نیعی حکمت ۔ ورای سے نفظ کو کہتے والا استعال ہوتا ہے۔ مسلمانوں میں سے بھی بعض لوگوں کے خیالات ان بونائی مفکرین اور حکماء سے ملتے تھے۔ چونکہ یہ ایک نیا فرقہ تھا' لوگوں کو اس کیلئے کوئی نیا نام نہ و بھا تو انہوں نے اس نام بھی صوفی پڑگیا۔

بعض لوگ کہتے ہیں کہ صوفیا کی نسبت اصحاب صفہ کی طرف ہے تو یہ غیر معروف قول ہے۔ اس بحث کونقل کرنے کے بعد ابوریحان البیرونی نے ابولفتے بہتی کے وہ اشعار نقل کئے جوہم نے اس سے قبل بیان کئے ہیں۔

یونانیوں کا عقیدہ یہ بھی تھا کہ اصل شی واحد یا علت اولی ہے اور دنیا کی ہر چیز ای علت اولی کی صورت اور اس کا برتو ہے۔ ہر چیز اس علت اولی کے ساتھ لاحق ہے اور مخلف شکلیں اپنانے کے باوجوداس علت کے ساتھ ند ہے۔ احض یونانیوں کا یہ کہنا تھا: اگر اشیاء میں سے زائد چیز یں اور متعلقات ہنا و ہے جائیں ختم کر دیئے جائیں تو دوبارہ اصل یعنی علت اولی بن جاتی ہے اس اور متعلقات ہنا و ہی جائیں ختم کر دیئے جائیں تو دوبارہ اصل یعنی علت اولی بن جاتی ہے اس کے ساتھ ملنے سے قبل اپنا ہے و رکھتی ہے ایسا وجود جو اس کی اپنی پہیان اور اپنا تعارف ہے (۵۹) اس قول کو مستشرقین نے اپنایا۔ ان کے علادہ عبد العزیز اسلام اور مجد للفی کا بھی قول بھی ہے۔ (۲۰)

چونکہ لفظ صوفی اور سومیا جو بونانی لفظ ہے کے در میان مشابہت صوتی ہے بینی آواز اور تلفظ کے اعتبار سے مشابہت ہے می شرح تصوف اور بونانی زبان کے ایک کلے یوسوفیا میں مشابہت ہے۔ یہ دونوں الفظ یونانی زبان کے لفظ ہیں، لیکن نولد کا کہنا ہے ہے کہ یہ مشابہت درست نہیں ہے۔ لفظ صوفی کو بونانی زبان کے کسی کلے کے ساتھ مشابہت نہیں دی جاسمتی اس لئے کہ وہ لفظ جو بونانی زبان میں منتقل ہونے کے بعد ''ص' سے نہیں بدلنا' چنانچہ ابوسینا کا لفظ بونانی زبان کا ہے لیکن عربی میں منتقل ہونے یہ بینانی رہا' صصصانہیں بنا۔

نولد کا کے اس قول کی تائیر مشہور مستشرق نیکلسن اور ماسیکن نے بھی کی 'یہ اختلا فات اس لفظ کے اصل اور اهتقاق کے بارے میں ہیں۔(۲۱)

اس زیردست اختلاف کی وجہ سے بالآ خرمشہور صوفی بزرگ علی ہجویری التونی 465ھ کہتے ہیں: یہ لفظ لغوی اعتبار سے کسی بھی اور لفظ سے شتق نہیں ہے اس لئے کہ یہ لفظ اپنی ذات کے اعتبار سے اتنابزا، عظیم ہے کہ اسے کسی شتق کی ضرورت ہی نہیں۔ (۲۲) اسی طرح قثیری اپنے رسالہ کے اندر لکھتے ہیں کہ اس لفظ کا کوئی عربی شتق نہیں ہے اور عربی زبان میں اس طرح کا کوئی

لفظ استعال نبيس كياجاتا\_ ( ٢٣)

یہ بات تو داضح ہے کہ صوفی کا لفظ لغوی اعتبار سے صوف سے ہی نکل سکتا ہے۔ اس کوطوی ا ابوطالب المکی سبروردی ابومفاخر' یحیٰ باخرزی این الجوزی شیخ الاسلام این تیمیداور ابن خلدون وغیرہ نے نقل کیا ہے۔

متاخرین میں سے استاد مصطفیٰ عبدالرزاق ڈاکٹر ذکی مبارک ڈاکٹر عبدالحلیم محمود ڈاکٹر قاسم غنی اورمستشرقین میں نے مکسن 'ماسیمن' نولد کا وغیر ہ نے بھی یہی تول ا بنایا ہے لیکن صوفیوں کے مشہور رہنما اور قائدین اس خیال ہے شفق نہیں ہیں۔

ذی مبارک نے لفظ نصوف کوصفا ہے شقق قرار دینے ہے اختلاف کیا ہے اور کہا کہ قشری جوخود پڑے صوفی ہیں دوہ بھی اس اہتقاق کیخلاف ہیں۔ (۱۳۳) آخر میں وہ سے کہتے ہیں کہ بیکی بن معاذ الرازی شروع میں تو اون کے لباس والے کبڑے پہنتے تھے لیکن اپنے آخری ایام میں وہ باریک کپڑا پہننے گئے۔ ای طرح ابوحفص منیٹا پوری بھی ریشی اور بہترین کپڑے پہنئے تھے۔ سرائ الطوی کہتے ہیں کہ فقرا کا طریقہ سے کہ جب انہیں اونی کپڑا مطبقوات کو پکن لیستے ہیں 'کیکن اس کے علاوہ کوئی اور کپڑا دستیاب ہوتو وہ بھی بہن لیستے ہیں 'کویا پہلے انہوں نے ایک قول نقل کیا اور خوبی اس کی مخالفت کی۔ (۱۹۵) اس طرح کی اور بہت ساری با تیں صوفیوں کی کتابوں میں منقول ہیں جن میں سے چندا یک کوئی کیاں کیا۔

مصطفیٰ عبدالرزاق اپنی کتاب ' المخفر' میں ای بات کو بیان کرتے ہیں جس کواس سے قبل ہم کئی بار بیان کر تے ہیں کہ بعض کے نزد کیک لفظ صوفی جام لفظ ہے' کسی سے شتق نہیں ہے۔ بعض کے نزد کیک بیصوف سے شتق ہے اور بعض کے نزد کیک بیصوف سے شتق ہے اور بعض کے نزد کیک بیصوف سے شتق ہے اور بعض کے نزد کیک اس کی نبیت صفہ کی طرف ہے۔

اس کے علاوہ کچھ ضعف اقوال بھی انہوں نے بیان کئے کہ صوفی کی نسبت صف اول کی طرف ہے اور کی طرف ہے۔ یاصوفی کا لفظ قبیلہ طرف ہے۔ یاصوفی کا لفظ قبیلہ صوفہ کی طرف منقول ہے۔ بہر حال ان تمام اقوال میں سے دائج قول جوقرین قیاس بھی ہے اور

جے ہر عقل مانتی ہے جولغوی اعتبار سے بھی حقیقت سے زیادہ قریب محسوس ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ صوفی کالفظ صوف سے مشتق ہے۔ (۲۲)

جیدا کہ ہم اس پورے باب میں یہ بیان کر کے ہیں کہ لفظ صوفی کے بارے میں اختلافات ہیں اور یہ اختلافات اسے زیادہ ہیں کہ تصوف کے بارے میں پڑھنے والا یا اس پر سختین کرنے والا ہر خص پر بیٹانی میں جبتا ہوجاتا ہے اسے ہم خینیں آتی کہ وہ کس لفظ کو اس کا اصل شار کرے چنا نچہ تصوف کے بارے میں ایک محق نے اپنی کتاب میں ان اختلافات سے نگ آکر یہ کھا: اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ صوفی ہر کی سے اپنے نام کا اصل پو چھتے رہے ہیں کہ اور تصوف کوئی راز ہے جو کی کو ہم میں آتا کیا یہ کوئی اختلافی معاملہ ہے یا یہ ایک ایک چیز ہے جو بہت سے پہلوؤں پر مشمل ہے بہر صال جو بھی ہو ہم اس کا فیصلہ اپنے قاری پر چھوڑتے ہیں کہ وہی جو اب نکالیں۔(۲۷)

بری تیسری فصل

## تصوف كى تعريف

تصوف کے اصل اور اس کے اشتقاق کی طرح تصوف کی تعریف میں بھی بہت سے اختلافات ہیں۔

مشہور صوفی قطب الدین ابوالمظفر 'منصور المروذی جس کی تاریخ وفات 491ھ ہے ئے اپنی کتاب میں تصوف کی میں سے زیادہ تعریفین نقل کی میں۔(۱۸) اسی طرح سراج طوی (۹۹) کتاباذی (۷۰) سپروردی (۷۱) اورابن عجیب الحسنی (۷۲) نے بھی مختلف تعریفین نقل کیں۔

قشری نے اپنی کتاب میں تصوف کی بچاس سے زیادہ تعریفیں لکھی ہیں اور حوالہ دیا ہے کہ بیہ تعریفی سے سامند کی ہیں۔ (۲۳) تعریفی اس نے متعدمین صوفیاء سے اخذ کی ہیں۔ (۲۳)

مشہور منتشر قن کلسن نے 78 تعریفین بیان کی ہیں' (۷۴) تا ہم اس کا مطلب پنہیں ہے کہ سب سے زیادہ تعریفیں 78 می ہیں' بلکہ سراج طوی نے اپنی کتاب''کھات' میں تصوف کے بارے میں جوتعریفات نقل کی ہیں وہ سو سے بھی زائد ہیں۔ (۷۵)

سپروردی اپنی کتاب' عوارف المعارف' میں لکھتے ہیں: تصوف کی تعریف پرمشان کے ایک ہزار سے زائد اقوال ہیں۔ (۲۷) الحامدی نے اپنی کتاب' الانسان والاسلام' میں نقل کیا ہے کہ تصوف کی دو ہزار سے زائد تعریفیں کی جاسکتی ہیں جو کہ مختلف آئمہ تصوف اور متقد مین سے محقول ہیں۔ (۷۷)

ہم اس کتاب کے اندر چند ایک تعریفات کو بیان کریں گے اور قار کین اور محتقین کے سامنے نمو نے کے طور پر بعض تعریفیں لا کیں گے مثلاً سراج طوی نے اپنی کتاب بیں نقل کیا ہے کہ جنید بغدادی سے تصوف کے بارے میں پوچھا گیا تصوف کیا چیز ہے؟ تو ان کا کہنا تھا کہ اللہ کے ساتھ بغیر کسی واسطے کے تعلق قائم ہونا۔

سنون جو کہ مشہورصوفی میں ان سے کسی نے تصوف کی تعریف بوچی تو انہوں نے کہا:

ابوابحسین احمد بن محمر النوری ہے سوال کیا گیا کہ صوفی کس کو کہتے ہیں؟ تو ان کا کہنا تھا: جو ساع کرےاوراسباب کوتر جیج نیدے۔(۷۸)

قشری سے یہ بات بھی منقول ہے کہ جنید بغدادی سے ایک اور موقع پر جب تصوف کے بارے میں پوچھا گیا تو ان کا کہنا تھا: تصوف ایک ایک گرہ ہے جوآج تک کسی سے کھل شکی اور ایسا معمہ سے جوآج تک کسی سے طنہیں ہو سکا۔

جبید بغدادی ہے میر منقول ہے کہ انہوں نے صوفیوں کے بارے میں کہا کہ سب صوفی ایک گھر کے افراداورا یک خاندان کی طرح ہوتے ہیں کہ اس میں کوئی اور داخل نہیں ہوسکتا۔

ابوحزہ بغدادی ہے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: سچ صوفی کی علامت یہ ہے کہ وہ مالداری کے بعد فقر اختیار کرتا ہے۔عزت کے بعدا پنے لئے ذلت اختیار کرتا ہے اور شہرت کے بعدا پنے لئے تنہائی اور عزلت اختیار کرتا ہے۔

شبلی سے تصوف کے بارے میں منقول ہے کہ انہوں نے کہا: تصوف بجل کی ایک کوند ہے جو لیح میں ہی سب کچھ جلاڈ التی ہے۔

شیلی سے ایک اور قول بھی منقول ہے کہ تصوف کا نئات اور اس کے زخارف کو دیکھنے سے
اجتناب کرنا ہے۔ (24) منصور بن اروشیر سے منقول ہے انہوں نے حسین بن منصور سے قبل کیا

کہ شخص نے حسین بن منصور کے پاس آ کرسوال کیا: صوفی کس کو کہتے ہیں؟ حسین بن منصور نے کہا کہ صوفی اس دنیا میں وہ اکلوتا اور تنہا شخص ہے جونہ کسی کو قبول کرتا ہے اور نہ کوئی اسے قبول کرتا ہے اور نہ کوئی اسے قبول کرتا ہے۔ (۸۰)

محدین ابراہیم النفزی الرندی نے ایک صوفی نے قل کیا ہے کہ صوفی وہ ہوتا ہے جس کا خون معاف اور جس کا مال مباح ہوتا ہے۔ (۸۱) ای طرح اسلمی نے ابوجمد الرنقش النیشا پوری سے سوال کیا تصوف اسپنے آپ کو چھپانے اور اسپنے بارے دوسروں کودھو کے میں دکھنے کا نام ہے۔

ابوسین النوری سے منقول ہے: تصوف نفسانی خواہشات کو چھوڑنے کا نام ہے۔ (۸۲)
کلاباذی عبد السلام الاسمر الفتوری نے نقل کیا ہے کہ جنید بغدادی سے تصوف کے بارے
میں سوال کیا گیا تو ان کا کہنا تھا: تصوف ہے کہ اپنے دِل کو اتناصاف کرلوکہ اسے دنیا کی لذات و
خواہشات میں کوئی دلچپی ندر ہے اور اس کیلئے خلوت وجلوت ایک ہوجائے طبعی عادات چھوڑ دو ا بشری تقاضوں کو دباؤ کنفسانی خواہشات سے اجتناب کرؤروحانی صفات میں ترتی حاصل کروادر

سہل بن عبداللہ التستری ہے ایک مخف نے سوال کیا کہ لوگوں کے گروہوں میں ہے سب نے زیادہ قابل عزت اور قابل احترام گروہ کون سا ہے؟ ایسا کون سا گروہ ہے جس کے پاس ایک آدمی کو ہدایت کے حصول کیلئے بیٹھنا چاہئے؟ تو تستری نے کہا کہ تم صوفیوں کے پاس بیٹھنا کرؤ اس لئے کہوہ بھیٹر بھاڑ پہند نہیں کرتے ہربات ول کھول کر کہددیتے ہیں ہرکام کی ان کے پاس تاویل ہوتی ہے اور تم کوئی بھی گناہ کروگے اس کا تنہارے لئے وہ عذر نکال کیس گے۔

یوسف بن حسین سے منقول ہے کہ میں نے ذوالنون سے سوال کیا میں کس کی صحبت اختیار کروں؟ انہوں نے کہا کہ جو کسی چیز کا مالک نہ ہو جو تیرے او پر کسی حالت کی وجہ سے طعن وشنیع نہ کرئے جو تیری حالت بدلنے کے ساتھ خود نہ بدلئے تم اس کے جتنے قریب ہو گے استے ہی تہارے اندر تغیراور تبدیلی پیدا ہوگی۔ (۸۳)

علی ہجوری نے صوفی کے بارے میں نقل کیا ہے کہ صوفی وہ ہے جس نے اپنے نفس کوفنا کر دیا ہو جو مجھی ضروریات کی قیدے آزاد ہو گیا ہواور حقیقت کی دنیا میں داخل ہو چکا ہو۔

جنید بغدادی ہے ایک اور قول بھی منقول ہے کہ انہوں نے کہا تصوف صفت ہے جس میں بندہ قیام کرتا ہے۔ کسی نے سوال کیا کہ بیعبد یا بندے کی صفت ہے ؟ تو ان کا کہنا تھا: اصل میں توبیق تعالی کی صفت ہے تاہم رسما اور ا تباغا بندے کی صفت ہے۔ ان کا کہنا تھا: اصل میں توبیق تعالی کی صفت ہے۔ شبلی ہے صوفی اور تصوف کے بارے میں سوال کیا گیا تو ان کا کہنا تھا کہ تصوف شرک ہے اس کے کہتھوف شرک ہے اس کے کہتھوف غیر کواپنے ول سے نکا لئے کا نام ہے حالا نکہ غیر تو کوئی چیز ہی نہیں۔ (۸۴)

عبدالرحمٰن جامی نےصوفی کے بارے میں کہا:صوفی وہ ہوتا ہے جورسوم ورواج سے نکل جائے۔(۸۵)

ابوالعباس نهاوندی سے منقول ہے کہ تصوف کی ابتدافقراور غربت ہے۔

عطارنے ابوالحن الحقانی نے نقل کیا ہے کہ انہوں نے کہا: تصوف ایک مردہ جسم کا نام ہے ایک روہ جسم کا نام ہے ایک روند ہے ہوئے دول اور ایک جلی ہوئی روح کا نام ہے۔ مزید کہتے ہیں کہ سب مخلوق ہیں لیکن صوفی مخلوق نہیں ہے اس کے کہوہ تو معدوم ہے۔ صوفی عالم خلق میں نے نہیں ہے بلکہ عالم امر میں ہے۔ ۔ (۸۲)

عطار نے جنید بغدادی ہے بھی ایک اور تو ل نقل کیا کہ صوفی وہ ہے جوا بے آپ کو اللہ کے سپر دکرد نے دنیا کی محبت ہے اس کا دِل اُچاٹ ہو جائے اللہ کے احکامات کی اتباع اور پیردی کرنے والا ہو وہ اپنے معاملات اللہ کے سپر وا یے کرے جیسے حضرت ابر اہیم علیہ السلام نے کر دیئے ۔اس کے اندر غم الیا ہو جیسا کہ حضرت دا درعلیہ السلام کا تھا ، فقر الیا ہو جیسا اور شوق مولی علیہ کا تھا ، فقر الیا ہو جیسا اور شوق مولی علیہ السلام جیسا اور اظلام حضرت جمہ جیسا ہو۔ '(۸۷)

ہندوستان کے مشہور صوفی فریدالدین جو شخ شکر کے نام سے مشہور ہیں ، وہ کہتے ہیں ''قصوف یہ ہے کہ تیری ملکیت میں کوئی چیز ندر ہے اور تیراوجود کسی مقام کافتاح ندر ہے۔ مزید کہا اللہ تصوف دو اور اندا بنی نماز عرش پر پڑھتے ہیں۔ یہ بھی کہا کہ صوفی وہ ہوتا ہے جس کے ول سے کوئی چیز چھپی ہوئی نہ ہو۔' (۸۸)

یرتصوف کی تعریفات ہیں جوہم نے نقل کیں صوفیا کے آئمہ اور اقطاب کا بھی اس حوالے سے اختلاف ہے۔ ان کے اقوال ہیں بھی ہمیں سے اختلاف ہے۔ ان کے اقوال ہیں بھی ہمیں فرق نظر آتا ہے۔ اگر چانہوں نے اقوال کے درمیان تطبق اور تو افق بیدا کرنے کی کوشش کی مرعمانا ایسامکن نہ ہوا اس لئے کہ ہرا یک تعریف دوسرے سے بالکل علیحدہ اور مستقل ایک تعریف ہے۔ ہم نے بیبھی ویکھا کہ ایک ہی تحقیف کے میں اور وہ سب ایک دوسرے سے مختلف

ہیں۔ اس اختلاف کے حوالے سے بھی صاحب نظر کیلئے اس میں سبق اور بیھنے کی ضرورت ہے۔ (۸۹)

یتعریفات جن کا ہم نے گزشتہ صفحات میں ذکر کیا' ان سے بین ظاہر ہوتا ہے کہ تصوف کا اصل ماخذ اسلام ہے اور بیتعریفیں بالآخر اسلام پر ہی منتج ہوتی ہیں۔ گرحقیقت میں الیانہیں اور اسلام ہم اس موضوع پر تفصیل ہے دوشنی ڈالیس گے۔

چوتھی فصل

## تصوف كي ابتدااوراس كاظهور

جس طرح لفظ تصوف کے اصل اور اس کی تعریف میں اختلاف ہے ای طرح اس امر میں بھی اختلاف ہے کہ اس لفظ کو استعال کیا۔
بھی اختلاف ہے کہ اس لفظ کا استعال کب ہوا اور سب سے پہلے کس نے اس لفظ کو استعال کیا۔
ابن تیمیہ ابن الجوزئ ابن خلدون وغیرہ کا اس بارے میں مو قف یہ ہے کہ یہ لفظ ابتدائی تمین صدیوں تک استعال نہیں ہوا اور 300 ھے تک ہمیں کہیں بھی اس لفظ بارے کوئی جوت نہیں ملتا۔
تمین صدیوں کے بعد پہلفظ مستعمل اور مشہور ہوا۔ تا ہم آئم اور شیوخ میں سے بہت سے حضرات تمین صدیوں کے بارے میں منقول ہے کہ انہوں نے اس لفظ کا استعال کیا 'مثلا امام احمد بن ضبل ابوسلیمان کے بارے میں منقول ہے کہ انہوں نے اس لفظ کا استعال کیا 'مثلا امام احمد بن ضبل ابوسلیمان دارانی 'مفیان ثوری وغیرہ سے یہ الفاظ منقول ہے اور ان کے مخطوطات اور خطابات میں بھی اس لفظ کا نہ کرماتا ہے۔ (۹۰)

بعض حضرات کا خیال ہے کہ لفظ صونی ابتدا میں استعال نہیں ہوا اور یہ نیا لفظ ہے۔ سرائ طوی نے اپنی کتاب میں اس پر ایک باب قائم کیا اور ان لوگوں کا رَوکر نے ہوئے کہا'' اگر کوئی پوچنے والا یہ کیے کہ ہم نے تو اصحاب رسول اللہ میں صوفی کا لفظ نہیں سنا اور نہ ہی تابع بن یا تع تابعین میں ہے کسی نے اس لفظ کو استعال کیا۔ اس زمانے میں تو عباد زباد سیاحین فقر ااور صالحین کے لفظ استعال ہوتے تھے۔ کسی نے بھی صحابی کیلئے لفظ صوفی کا استعال نہیں کیا۔ تو اس بارے میں یہ کہوں گا کہ حضور گاصحابی ہونا شان اور مرتبے والا مقام ہے۔ اور اس شرف پر چند حضرات ہی فائز ہوئے ہیں۔ یہ لفظ تھا کہ اس کے فائز ہوئے ہیں۔ یہ لفظ تھا کہ اس کے فائز ہوئے ہیں۔ یہ لفظ تھا کہ اس کے فقر ان صالحین کے آئمہ تھے اور انہوں نے حضور گی حجہ سی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ سے ہی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ سے ہی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ سے تی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ سے تی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب صحبت کی وجہ سے تی یہ مقام حاصل کیا۔ تو جب استعال کسے ہو سکتا ہے۔ "

ای طرح بعض حفرات کا خیال ہیہ ہے کہ لفظ صوفی کا استعال سب سے پہلے بغداد میں ہوا'
تاہم یہ قول بھی درست نہیں ہے۔اس لئے کہ حفرت حسن بھرگ کے دور میں بھی پیلفظ معروف تھا
در حفرت حسن بھری نے تو بہت سے صحابہ کرام کا دور بھی پایا ہے۔ عشرت حسن بھری سے بیٹھی
منقول ہے کہ ایک دفعہ طواف کے دوران ایک صوفی کی ان سے ملاقات ہوئی تو حضرت حسن
بھری نے اس کو کچھ تو شہ اور زادراہ دینا چاہا' تو وہ صوفی کہنے لگا''میرے پاس چار دوانیت ہیں جو
میرے لئے کافی ہیں ادراس سے زیادہ کی جھے ضرورت نہیں۔

حضرت سفیان توریؒ ہے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں 'اگر ابوہاشم صوفی نہ ہوتے تو میں بھی کہیں ریاءاور دِکھلا و کے سیجھنہ پاتا۔انہوں نے جھے اس کی سیجے تعریف سمجھائی۔'سفیان توریؒ نے اپنی کتاب 'جس میں انہوں نے مکہ مکر مہ کے احوال لکھے' میں مجھر بن اسحق وغیرہ سے ایک حدیث قل کی ہے جس میں انہوں نے کہا''اسلام سے قبل ایبا وقت بھی تھا جب بعض اوقات طواف کرنے والاا کیہ آدی بھی نہیں ہوتا تھا' دور دراز سے کوئی صوفی آتا اور طواف کرنے کے بعد چلا جاتا۔''اگر یہ بات درست ہے تو اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ اسلام سے قبل بھی پیر لفظ معروف تھا اور اس نے بیات درست ہے تو اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ اسلام سے قبل بھی پیر لفظ معروف تھا اور اس نمان نیک لوگوں یا اہلِ علم کیلئے کیا جاتا تھا۔ (۹۱)

سہروردی نے بھی اس طرح کی بات فقل کی ہے۔(۹۲)

عبدالرحمٰن جای ہے اپنی تاب میں تھیج کی ہے ''ابوہاشم کوفی سب سے پہلے وہ خض تھاجس نے صوفی کا لفظ استعال کیا'اس سے بل پیلفظ بھی استعال نہیں ہوا۔ شام کے علاقہ رملہ میں سب سے پہلے صوفیوں کیلئے ایک خانقاہ بی 'اورا سے بنانے والا دباں کاعیسائی بادشاہ تھا۔ اس بارے یہ واقعہ تھا کیا جاتا ہے کہ ایک وفعہ رملہ کاعیسائی بادشاہ کسی جگہ گیا تو اس نے دوصوفی و کیمھے جو آپس میں گفتگو کر رہے تھے۔ بادشاہ کے دِل میں خیال آیا کہ ان لوگوں کے ساتھ بات چیت کرنی چاہئے۔ اس وقت ان لوگوں نے اکٹھے کھانا بھی کھانا شروع کر با اور انتہائی اجھے اخلاق کے ساتھ دہ آپس میں پیش آرہے تھے۔ بادشاہ کو ابن کے معاملات ، اور اجھے اخلاق د کیے کر بہت خوشی سے تھی۔ اور اسے معاملات ، اور اجھے اخلاق د کیے کر بہت خوشی میں گھر کے بارے میں بوچھا کہ بیکون ہے؟ تو

اس نے کہا کہ میں اس کونیس جانتا۔ بادشاہ نے بوچھا تمبارااس کے ساتھ تعلق کیا ہے؟ اس نے کہا کوئی بھی نہیں۔ بادشاہ نے بوچھا تو بھر تمہارے در میان اتن محبت اور اچھے اخلاق کیے ہیں؟ درویش کہنے لگایہ ہمارا طریقہ اور اسلوب ہے۔ بادشاہ نے کہا کہ تمہارے پاس کوئی رہنے کی جگہ یا ٹھکا نہ ہمارے پاس توالیا کچھ بھی نہیں۔ بادشاہ نے کہا کہ اچھا میں تمہارے لئے ٹھکا نہ ہے؟ تو کہنے لگا کہ ہمارے پاس توالیا کچھ بھی نہیں۔ بادشاہ نے کہا کہ اچھا میں تمہارے لئے رہائش کا انتظام کرتا ہوں۔ چنا نچھاس نے رملا میں ان کیلئے بین خانقاہ قائم کی۔ '(۹۳)

قشری نے اپنی کتاب میں اس حوالے سے لکھا ''میلفظ جمری تقویم سے دوسو برس پہلے سے استعال ہوتا آیا ہے۔'' (۹۴)

مشہورصوفی بزرگ علی ہجوری نے اپنی کتاب میں ذکر کیا'' تصوف حضور کے زمانے میں ہجی موجود تھا اور اس زمانے میں ہجی اس کیلئے یہ لفظ استعمال ہوتا تھا۔' دلیل کے طور پرا یک جھوٹی اور موضوع حدیث کا ذکر کیا کہ حضور '' نے فرمایا'' جس نے اہل تصوف کی آ داز کی ادر ان کی دعا پر آمین نہ کہی تو اللہ کے ہاں وہ عافلوں میں شار ہوتا ہے۔' (۹۵) حالا تک علی ہجوری اپنی ایک اور کتاب میں ابوالحن کے کلام کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں'' تصوف ایک نام ہم کی کوئی حقیقت نہیں ۔ اس سے قبل یہ ایک حقیقت تھی جس کا نام نہیں تھا۔'' مزید تشریح کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں نہیں ۔ اس سے قبل یہ ایک حقیقت تھی جس کا نام نہیں تھا۔'' مزید تشریح کرتے ہوئے وہ کہتے ہیں اور جن الحقیق یہ لا جاتا ہے محابہ کرام اور ان کے بعد تا بعین اور تی تا بعین ان اوصاف میدہ سے مصف تھے۔ اب یہ لفظ تو موجود ہے لیکن وہ صفات اور اس لفظ کی حقیقت موجود نہیں ہیں۔'' (۹۷)

مستشرقین جنہوں نے تصوف پر متعدد کتا ہیں تکھیں ادرعا مطور پران کا مؤقف صوفیوں کے جن میں بی ہوتا ہے ان میں سے مشہور مستشرق ٹیکلسن کا خیال بھی لفظ تصوف کے بارے میں دبی ہے جو جامی کا ہے کیعنی سب سے پہلے لفظ تصوف کا استعمال ابو ہاشم الکونی التونی میں دبی ہے جو جامی کا ہے کی سب سے پہلے لفظ تصوف کا استعمال ابو ہاشم الکونی التونی میں 150 ھے کیلئے ہوا۔ (92)

مشہور فرانسی مستشرق اسیمن کا خیال اس معتلف ہے۔ وہ کہتے ہیں "سب سے پہلے

لفظ صونی کا استعال آٹھ سو بچاس عیسوی کو ہوا۔ اس لفظ کا استعال سب سے پہلے جابر بن حیان کیلئے ہوا ہو کہ شہور کیمیادان اور کوفہ کا ایک معروف شیعہ تھا۔ زہداور تصوف کے حوالے سے اس کا اپنا خیال اور سلک تھا۔ ابو ہاشم کونی بھی مشہور صونی ہے اور اس کا تعلق بھی کوفہ سے بی ہے اگر اس لفظ صوفی کو جع یعنی ''صوفیاء'' کے طور پر استعال کیا جائے تو یہ سب سے پہلے 189 ھ' 189ء'' کو استعال ہوا۔ اسکندریہ جو کہ مصر میں ہے وہاں کسی معاطے پر کوئی جھڑا کھڑا کھڑا ہوا، اس جھڑ ہے کہ دوران پہلی دفعہ یہ لفظ سائی دیا۔ کوفہ میں ایک فرقہ تھا جو اپنے عقائد کے اعتبار سے تو شیعیت کے قریب تھا گروہ اپنے آپ کوصوفی کہتے تھے۔ ان کا آخری امام عبدک نامی محفی تھا جس کا عقیدہ یہ تھا کہ امامت وراثت اور تعین کرنے کے ساتھ متعین ہوتی ہے۔ عبدک موقع پر اس فرقے ہے لوگوں کے بارے میں بات ہور ہی تھی تو سب سے پہلے اس لفظ کا استعال موا۔ گویاصوفی کا لفظ آغاز میں کوفہ میں ہی مستعمل ہوتار ہا۔'' (۹۸)

ماسیمن مزید کہتا ہے' عبدک بغداوی رہے والا ایک معتزلی تھا اور سب سے پہلے صوفی کے لفظ سے یہی مشہور ہوا۔ اس کے زمانے میں بیلفظ نی کے شیعوں کیلئے استعال ہوتا تھا' استدریہ میں بھی شیعہ اس لفظ کو استعال کرنے گئے۔ چونکہ عبدک گوشت نہیں کھا تا تھا اور لوگوں کو بھی اس سے منع کرتا تھا لہٰذا عام طور پراس کے بارے میں یہی مشہور تھا کہ وہ زندیت اور بے وین ہے۔ اس کے بارے میں کہا گیا۔''

مدانی کا خیال بھی اس سے ملتا جلتا ہے۔ اس کا کہنا ہے '' قرونِ اولی میں نیک لوگ صوفی کے لفظ سے نہیل کے لفظ سے نہیل کے لفظ سے نہیل بچھانے جاتے تھے۔ بلکہ بیلفظ تیسری صدی میں آ کر مشہور ہوا اور سب سے پہلے بغداو میں عبدک نامی محض کیلئے بیلفظ استعال ہوا۔ عبدک بشرین حارث الحاقی او میری بن المفلس السقطی سے پہلے کاصوفی ہے اور اس کا شارصوفیوں کے بڑے مشائخ میں سے دوتا ہے۔'' (99) عجیب بات بیہ ہے کہ بیتیوں حضرات جن کا ابھی او پر ذکر ہوا ہے اور یک بارے میں کہا جاتا ہے کہ ان کیلئے سب سے پہلے صوفی کا لفظ استعال ہوا' ان کے عقائد بارے بہت سے لوگوں جاتا ہے کہ ان کیلئے سب سے پہلے صوفی کا لفظ استعال ہوا' ان کے عقائد بارے بہت سے لوگوں

کے مختلف اقوال ہیں ان میں سے ہرایک نے ان کے بارے میں فسق وفجو رحمیٰ کہ زندیق ہونے کا الزام لگایا۔ بالخصوص جابر بن حیان اور عبدک کے بارے میں تو عام طور پریمی کہا جاتا ہے کہ وہ زندیق اور بے دین تھے جیسا کے تفصیلاً ہے بحث آ گے بھی آئے گی۔

شیخ الاسلام ابن تیمیه کااس بارے خیال ہے' لفظ صوفی پہلے تین صدیوں میں مشہور نہیں تھا' بعد میں پیلفظ استعمال اور مشہور ہوا۔' (۱۰۰) ابن خلد دن کا بھی یہی مؤقف ہے۔ (۱۰۱)

خلاصہ کلام یہ ہے کہ تمام محققین اس بات پر متفق ہیں کہ لفظ صوفی جدید اختر اع ہے اور حضور مجابہ کرام اور سلف صالحین کے دور میں اس لفظ کے استعال کا کوئی ثبوت نہیں ملتا۔

جہاں تک یہ بات کی جاتی ہے کہ صوفی اخلاق حمیدہ سے متصف ہوتے ہیں تواس میں کوئی شینہیں کہ حضورًا خلاق کے اعتبار ہے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہیں۔ونیا اوراس کی آلائش ے آپ دورر ہتے تھے۔ آپ کے صحابہ کرام بھی آپ کی سیرت اور طریقے پر چلے۔ انہوں نے د نیاو مافیبها کولهوولعب بی شارکیا و نیا کے بارے میں ان کا خیال یمی تھا کہ بیڈھلتی حیما وَں اور فنا ہونے والی چیز ہے اموال واولا داللہ یاک کی طرف سے آنمائش ہے۔اس لئے صحابہ کرام ونیا کے حصول کواپنا مقصد نہیں بناتے تھے بلکہ زندگی گزارنے کاان کا مقصد اللہ کی رضا حاصل کرنا اور آخری کی تیاری کرنا تھا۔وہ اللہ یاک کے غضب اورعذاب سے ہروفت ڈرتے رہتے تھے۔ونیا میں طال طریقے ہے کمانے اور محنت کرنے پریقین رکھتے تھے جن چیزوں سے اللہ تعالی نے منع کیا ان سے اجتناب کرتے تھے ہمیشہ اعتدال کے طریقے پر چلتے تھے' قناعت اور زہد ان کا طر زِ زندگی تھا مجھی بھی انہوں نے احکام خداوندی سے تجاوزیا اس میں افراط وتفریط نہیں کیا۔ صحابہ کرام میں سے بالخصوص خلفائے راشدین چرعشرہ مبشرہ چربدری صحابی چربیت الرضوان میں شامل ہونے والے صحابہ کرام' پھرمہا جرین وانصار میں سے سابقون الاولون' پھر عام صحابہ کرام۔ پیضیلت کے اعتبار سے ان کی ترتیب ہے اور وہ اخلاقِ حمیدہ کے سرخیل اور آئمہ تھے۔ ان کے بعد تابعین اور تبع تابعین جوخیر القرون کے باس تھے اور ان کیلئے بھی حضور یے فضیلت اور خیر کی دعاہی کی ہے۔ان کی شان میتھی کہ جب کھانے کو پچھٹل جاتا تو کھالیتے اوراللہ یاک کا

التصوف

شراواکرتے ، جب پھے نہ طے تو تقدیر پرراضی ہوتے اورصرکرتے ۔ عام طور پرسفیدلباس پہنچ سے ۔ روی جب پسندکرتے سے ۔ تہائی مال سے زیادہ صدقہ کرنے سے منع کرتے سے ۔ اپناور گھر والوں کے حقوق کی حفاظت کا حکم دیتے سے ۔ اپنے آپ کو تکلیف دینے ، تھکانے اور برداشت سے زیادہ اپنے جم پر ہو جھ ڈالنے سے منع کرتے سے ۔ رات بھر تیام والی بات بھی ان سے منقول نہیں بلکہ وہ جم اور بدن کوراحت اور آرام پہنچاتے سے ۔ طلب طال کی کوشش کرتے سے ۔ دنیا اور آخری کی ساری بھلائیاں ڈھونڈتے رہتے سے ۔ یہ صحابہ کرام اور تی تابعین کی شان تھی اور قرآن پاک میں مختلف آیات کے ذریعے اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا۔ "الم یہ بعدک یہ بیما فاوی و و جدک صالا فہدی و و جدک عائلا فاغنی فاما الیتیم فالا تھی نہ و اما السائل فلا تنہ و و اما بنعمة ربک فحد سند (۱۳۳)

صحابہ کرام 'تع تا بعین کے بعد جولوگ آئے وہ کھمل طور پر حضور کے نقش قدم پر چلنے والے نہیں ہے۔ چونکہ دور نبزت کو گر رے کا فی عرصہ ہو چکا تھا لہذا رہ بن ہن اور طرز وزندگی میں بہت سی خرافات شامل ہوگئیں۔ نمود ونمائش اور خوشحالی کا دور آگیا۔ آسان اور زمین کی ساری نعتیں ان کہلئے اسمصی ہوگئیں۔ زمین کے سارے خزانے ان کے سامنے کھل گئے۔ مختلف مما لک فتح ہوئے اور وہاں کی ساری خرافات بھی ان علاقوں میں آنے لگیں۔ فاتھیں تو دنیا کی نعتیں اور مزاور نے فرار گئے گر جولوگ اس سے متاثر ہوئے انہوں نے فاتھا ہوں اور مزارات کا سہار الیا اور دنیا سے فرار افتقیار کیا۔ دراصل یہ نعتوں اور آسائشوں والی زندگی کا رقمل تھا اور جس طرح بعض لوگ دنیاوی افتقیار کیا۔ دراصل یہ نعتوں اور آسائشوں والی زندگی کا رقمل تھا اور جس طرح بعض لوگ دنیاوی آسائشوں میں افراط و تفریط کا شکار ہوگئے۔ آس طرح سے لوگوں کی شہرت اختیار کر لی۔ آسائشوں میں افراط و تفریط کا اور بھی بہت ساری وجو ہات تھیں اس زمانے میں کا فروں کی سازشیں بھی اپنے عروح پر تھیں جنہوں نے مسلمانوں کے درمیان بہت سے نے فلیفے واغل کئے اور زندگی کے متعلق مسلمانوں کی رائے وہ نہ رہی جو حضور کے دور میں تھی۔ چنانچ نصوف کی ایک مسلم کی بہت سارٹ کی اور بھی اور بعن کی اور بھی کی ایک مسلم کی ایک مسلم کی اور بھی اور بھی کی اور بھی کی ایک مسلم کین کیا اور بعض لوگوں نے اسے گلے لگایا کئے تھیں صورت انجر کر سامنے آئی 'تصوف ایک مسلک بن گیا اور بعض لوگوں نے اسے گلے لگایا

اور اس مسلک کے پیروکار بن گئے ۔سادہ لوگ غور وفکر کے بغیر ہی اس میں داخل ہوتے گئے۔ انہوں نےسوچ و بیار کئے بغیرصوفیوں کی باتیں مانناشروع کردیں۔انہیں یہ پیتہ ہی نہیں تھا کہاں مسلک کی اصل اور بنیا دکیا ہے؟ وہ تو اپنی سادگی میں تقرب الی اللہ اور نیکی کیلئے اس راہتے کو اختیار كرر ہے تھے يگريہاں تومعامله ألث ہى تھا۔ چونكدان لوگوں پر قناعت اورسادگى كايردہ پڑا ہوا تھا اس لئے عام طور برسادہ لوح لوگ ان کی اصل نہ پہیان سکے ۔ حالانکہ اسلام کوتباہ کرنے کیلئے ایک سازش تھی اور اسلام کے قلعے میں بیا ایک عظیم نقب تھی۔ یہود یوں اور عیسائیوں نے اسلام میں اینے افکار خیالات داخل کرنے کیلئے میر راستہ اپنایا۔ اس طرح زرتشتیوں مجوسیوں ہندوؤں برحوؤں اور بونانی فلفہ کے پیروکاروں نے بھی تصوف کے ذریعے ہی اپنے خیالات اسلام میں واخل کئے چنانچدان کی تعلیمات اکثر مقامات پراسلامی تعلیمات اور حضور کے فرمودات سے متصاوم ہیں۔مثلاً صوفیوں کی تعلیمات میں اسلام کے تنسخ اور شریعت کا ابطال وحدۃ الوجود کے ذریعے کیا جاتا ہے۔ای طرح ان کا مسلک وحدۃ الادیان کا ہے جواسلامی تعلیم کے سراسر خالف ہے۔صوفیوں کے نزدیک نبوت کا سلسلہ جاری ہے ان کے نزدیک ولی کو انبیا اور رسل برتر جم حاصل ہوتی ہے۔ بیعلیم حاصل کرنے کی مخالفت کرتے ہیں اور شریعت اور حقیقت کے ورمیان تفریق کرتے ہیں جھوٹے واقعات اور من گھڑت کہانیوں کو پھیلا نا ان کا وتیرہ ہے۔اور جھوٹی باتو لو يعيلان كيلي برامات كاسهارا ليت ين-

تصوف بطور مسلک کے تیسری صدی میں مشہور ہوا اور تیسری صدی میں آکر بی اس کی اصطلاحات اس کی تعلیم مرتب ہوئیں اس کے قواعد وضوابط وضع کئے گئے اس کا فلسف سامنے آیا اور اس کے پیردکاروں اور اس کے رہنماؤں کے خیالات بھی سامنے آئے۔

ابن الجیزن اپنی کتاب تلمیس ابلیس میں لکھتے ہیں' دحضور کے زمانے میں لوگوں کی نسبت ایمان اور اسلام کی طرف ہوتی تھی۔ چنانچہ کہا جاتا تھا کہ فلال شخص موکن ہے یا مسلم ہے۔ پھرزاہد اور عابد کا لفظ ایجاد ہوا۔ پھھلوگ زہداور عبادت کے اعتبار سے مشہور ہوئے انہوں نے دنیا سے کنارہ کشی اختیار کی اور اپنی پوری توجہ عبادت پر مرکوز کردی۔ اس کیلئے انہوں نے ایسا طریقہ کار اختیار کیا جواس زیانے میں مشہور اور مروج نہ تھا۔لفظ صوفی دوسری صدی کے آخر میں مشہور ہوا۔

اس لفظ کے مشہور ہونے کے بعداس کے بارے میں بحث وتحقیق کا آغاز ہوا ، چنانچہ برخض لفظ صوفی کی تعریف اینے انداز میں کرنے لگا۔ مشہور تول یبی ہے کہ تصوف ریاضت نفس مجاہدہ برے اخلاق کا ترک اچھے اخلاق کا حصول زید بردباری صبر اخلاص صدق اور اس طرح کے اخلاق حميده كيليّ كوشش ومحنت كانام ب\_ابتدافي لوك البحصا خلاق اورشريعت كاتباع كوبى تصوف سیجھتے تھے' مگر بعد میں شیطان نے اس میں بہت بی نئی چیز س ڈال د س۔وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ اس میں نئی چیز ب شامل ہوتی گئیں اور شیطان کواپنی کارروائیاں کرنے کا موقع ملتار ہا۔ اس حوالے سے شیطان کو بڑی کامیابی بیرحاصل ہوئی کہاس نے صوفیوں برعلم کے دروازے بند

کردیئے اورانہیں یمی باورکرایا کہاصل چیز عمل ہے علم کی کوئی ضرورت نہیں۔ جب صوفیوں نے علم کوچھوڑ دیا اورآ ہت آ ہت علم کا چراغ بجھتا گیا تو لوگ جہالت کے اندھیروں میں ٹا کٹ ٹو ئیاں مارنے لگے ادرآ ہستہ آ ہستہ مذہب اورعلم کی جگہ خرافات ادر جھوٹی کرا مات نے لے ل ۔

بعض لوگوں کا خیال یہ ہوا کہ دنیا کوچھوڑ کر وہ مقصود حاصل کر سکتے ہیں۔ چنانچہ وہ کہنے لگے کہ دنیا توالیک بچھو ہے۔ جواس کواختیا رکرے گاہ ہ اسے ضرور ڈے گئ حالانکہ انہیں ہیر بات مجھ کینی چاہئے تھی کہ دینی مقاصد حاصل کرنے کیلئے بھی ہمیں اپنی دنیا بہتر بنانی پڑتی ہےاور مال و دولت کے ذریعے ہم بہتر انداز میں دین کی خدمت کر سکتے ہیں۔ان میں سے بعض لوگ ایسے بھی تھے جو یوری پوری دات سوتے نہیں تھے۔اگر چان کا مقصدیا نیت تو اچھی تھی مگر انہوں نے اس کیلئے غلط راستداستعال كياادراس كي بنيادي وجهوه غلط روايات تقيس جوتصوف كي بنياديس

پھران کے بعد کچھلوگ ایسے آئے جنہوں نے بھوک فقر وساوس اورخطرات پرزیادہ توجہ دی ادراس برکانی بحث اورغوروخوض کیا۔ان میں ہے مشہورلوگ حارث المحاسبی وغیرہ ہیں۔ پھر کچھلوگ اليا عجنهول في تصوف كومهذب انداز مين ونياك سامن چيش كيااوراس مين بجهالي چيزين شامل کیں جس کی وجہ ہے تصوف انہی چیز وں کے ساتھ پیچانا جانے لگامثلاً ساع' وجد' تص' تالیاں بجانا 'اس طرح انہوں نے یا کی اور طہارت پر زور دیا۔ بات بڑھتی گئی اور ہر آنے والا ہزرگ اپنی

طرف ہے کوئی نہ کوئی چیز ڈالٹا گیا۔ کچھ علاء بھی ان کے ساتھ متنق ہوئے اور انہوں نے علم کو دو اعتبارت تقتيم كرديا علم ظاهراه وعلم باطن علم ظاهر شريعت كواورعلم باطن تصوف كو كهنبه لك-ايخ بے جاعقا کداور بے مقصدر یاضت کی وجہ سے ان میں سے بہت سے لوگوں کی حالت بگر گئی اور انبول نے اللہ کے ساتھ عشق اور اس عشق کی مختلف صور تیں اور شکلیں بیان کرنی شروع کردیں ۔خدا کیلیے انہوں نے خوبصورت می شکل تخلیق کی اوراس کی پوجا کرنے گئے۔ان کے عقا مُدکفراور بدعت کے درمیان درمیان تھے۔ جوں جو لوگ اس سلسلے میں آ کے بوجتے گئے ان کے عقائد بھی بگڑتے گئے۔ بہاں تک کہ کچھلوگ حلول اور کچھلوگ وحدت کی بانٹیں کرنے گئے۔شیطان اپنی کارروائی دکھا تا گیا۔ پیلوگ نصوف میں ڈو بتے گئے اور بالآخرانہوں نے اسے ایک مسلک کی شکل دے دی۔ الیامسلک جس کے اپنے طریقے اور سنتیں تھیں ،جس کے اپنے ضوابط وقو اعد تھے حتیٰ کہ ابوعبدالرحمٰن اللمى نے تصوف پرایک کتاب "کتاب اسنن" کے نام کے کھی جس میں تصوف کی سنتوں اس کے فرانض اوراس کے طریق کاربارے بحث کی گئی۔اس کتاب میں ابوعبدالرحمٰن اسلمی نے قرآن کی مختلف آیات کی من گھڑت تشریحات کیں اور ایسی ایسی با تیں کیں جس کی کوئی اصل اور بنیا دہیں تقی۔ یہی ابوعبدالرحن السلمی ہے جس کے بارے میں ابومنصور عبدالرحن القز از کہتے ہیں ''ابو بکر الخطيب نيمحمدين يوسف القطعان النيثا بوري نيقل كياب كدا بوعبدالرحمن سلمي غير ثقه باورعام طور پر پیال مے سے روایت نقل کرتا ہے۔ حالانکہ الصم اور اسلمی کے درمیان بہت ہی کم عرصة علی قائم ر ہا۔ جب الحاکم ابوعبدالله البیع کا انقال ہوا تو یحیٰ بن معین وغیرہ کے حوالے سے بیروایتیں نقل كرنے لگا\_ بيصوفيوں كيلئے احاديث كفرنے كے اعتبار سے شہور ہے۔''

ابونھرالسراج نے بھی ایک کتاب 'دلمع الصوفیہ' کے نام نے کھی جس میں اس نے بہت کی بیب ہیں اور فلط تم کے عقید ہے لکھے جس کا ہم انشاء اللّٰد آ کے فرکریں گے۔ابوطالب کمی بیبودہ با تیں اور فلط تسم کے عقید ہے لکھے جس کا ہم انشاء اللّٰد آ کے فرکریں گے۔ابوطالب کمی نے ''قوت القلوب' کے نام ہے ایک کتاب کھی اور اس نے بھی جھوٹی حدیثوں کو جمع کیا۔ بہت ساری موضوع روایات اور فلط تسم کے عقیدوں ہے اس کتاب کو بھر دیا' مثلاً ایک مقام پر وہ لکھتا ہے۔'' بعض اہل کشف کہتے ہیں کہ اللہ تعالی اس دنیا میں اولیاء کو اپنا جلوہ دکھا تا ہے۔''

ابومنصورالقراز كتيم بين كه ابو بكر الخطيب ني ابوطا برحمد بن العلاف كحوال سيقل كيا ہے کہ ابوحسین بن سالم کی وفات کے بعد ابوطالب کمی بصرے میں آیا اور ابوحسین بن سالم کے مقالات پراعتراض کرنے لگا۔اس کے بعد بغداد آیا تو لوگ اس کے اردگردا کھے ہو گئے۔اس نے دعظ اور آغاز کیا اور اپنی طرف سے بہت ساری یا تیں اس دعظ میں شامل کردیں۔ جب اس نے بیہ بات کہی کہ بندوں کوسب سے زیادہ نقصان ان کا خالق بی پہنچا تا ہے تو لوگ اس کے دریے ہو گئے اور انہوں نے اس کوعلاقہ بدر کردیا۔اس نے لوگوں کے ساتھ بات چیت ختم کردی اور عام مجالس میں آنا جانا کم کردیا۔ انطیب مزید کہتے ہیں کہ ابوطالب المکی نے ایک کتاب "قوة القلوب " كے نام سے كلهى اور اس ميں بہت ى من گھڑت اور بے بنياد باتيں شائع كيں۔اى طرح ابونعیم الاصبانی نے صوفیوں کیلئے ایک کتاب'' کتاب الحلیۃ'' کے نام سے کھی اور تصوف کے بارے میں بہت ی باتیں شامل کیں۔ جے ایک عام آدمی شرم وحیا کی وجہ سے ذکر ہی نہیں کرتا۔انہوں نے جرأت کرتے ہوئے یہاں تک کہد یا کہ حضرت ابو بکڑے حضرت عمرؓ ، حضرت عثانٌ ، حضرت علیٌّ اور دیگر صحابہ کرام بھی صوفی تھے۔ چنانچہ ان صحابہ کرام کے بارے میں نے اپنی کتاب میں عجیب عجیب ہا تیں نقل کیں۔ای طرح انہوں نے قاضی شریح' حسن بھری' سفیان تورى اوراحمه بن خلبل كوبھى صوفيوں ميں شاركيا۔

ابوعبدالرحمٰن السلمی نے اپنی کتاب''طبقات الصوفیہ'' میں فضیل ابراہیم بن ادھم' معروف کرخی وغیرہ کوبھی ا کابرصوفیا میں شارکیا۔

تصوف ایک علیحدہ مسلک اور مکتبہ فکر ہے۔ اس میں اور زہد وتقوی میں واضح فرق موجود ہے۔ یا در ہے کہ زہد وتقوی کی کا تو کوئی بھی مخالف نہیں ہے اور نہ کی کواس پراعتراض ہے۔ بلکہ یہ عادتِ حمیدہ ہے۔ اختلاف تصوف کے اوپر ہے اور ای کے عقائد اور افکار مختلف فیہ ہیں۔ عبد الکریم بن ہوزان القشیر کے نبی کتاب تصنیف کی جس کا نام اس نے ''الرسالہ'' دکھا۔ اس کتاب میں اس نے فنا' بقا' قبض' بسط' وقت' حال وجد' وجود' بے خودی' اثبات' بجل عاضرہ' کشف' مکوین' حقیقت اور اس طرح کی اور بھی بہت ساری چیزوں بارے عجیب وغریب بحث اور

کلام نقل کی ہے اورا پیے ایسے اس کی تشریح وتفسیر بیان کی کہ انسانی عقل دنگ رہ جاتی ہے۔ حالانکہ ان چیز وں کا اسلام اور مذہب سے کوئی تعلق نہیں۔

محمد بن طاہر المقدی نے ایک کتاب''صفوۃ التصوف'' کے نام سے لکھی' اس میں الیم چیزیں بیان کیں جن کوصاحب عقل بیان کرتے ہوئے بھی شر ما تا ہے۔ہم ان تمام اقوال اور عقائد کواس کے مقام پر انشاء اللہ ذِکر کریں گے۔

شیخ ابوالفضل بن ناصر الحافظ کا ابن طاہر کے بارے میں قول سے ہے کہ ابن طاہر ہر معاطع میں اباحت کا قائل تھا۔ اس نے ایک کتاب کھی جس میں مخطوبہ کی طرف و کیھنے کی جواز پر دلائل دیئے گئے۔ شیخ ابن ناصر کے مطابق ابن طاہر قابل جست نہیں ہے اور عام طور پر بید من گھڑت با تیں نقل کرتار ہتا ہے۔

ان کے علاوہ ابو عامد الغزالی نے بھی '' کتاب الاحیا'' کے نام سے ایک کتاب کھی جس میں تصوف کے طریقوں بارے بحث کی گئی۔ اس کتاب میں امام غزالی نے باطل احادیث کی بھر مارکر دی علم مکاشفہ کے بارے میں ایسے ایسے اقوال نقل کئے جو کسی قاعدے اور قانون کے تحت نہیں آتے اور جنہیں ند بب کے علاوہ عقل سلیم بھی تسلیم نہیں کرتی۔ امام غزائی کے مطابق جا نداور ستاروں سے مراداللہ تعالی کے انوار اور جابات ہیں۔ ابراہیم علیہ السلام نے جس چا ندسور جاور تتا روں کا ملاحظہ کیا تھاوہ دراصل وہ چا نداور ستار نہیں ہیں جنہیں ہم و کیھتے ہیں۔ غزائی نے معروف اقوال کور دکر کے اپنی طرف سے بہت ی با تیں اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں شامل کیں۔ اس کتاب میں ان کی آواز کی سنتے ہیں اور اس مشاہد ہے ہے انہیں بہت سارے قائد ہے بھی حاصل ہوتے ہیں۔ یہ مشاہدہ آ ہت ہیں ہوراس مشاہدے کی حاصل ہوجاتی ہے جس کے بارے میں زبان بتانے سے قاصر ہے۔''دیں اس مشاہدے کی سعادت بھی حاصل ہوجاتی ہے جس کے بارے میں زبان بتانے سے قاصر ہے۔''(۱۰۳)

کی ساری عمارت کھڑی ہے۔اس کے مصادر' مراجع تعلیمات' منبح کے بارے میں ہم ابھی بحث

| التصوف                                                                    | 67       |
|---------------------------------------------------------------------------|----------|
| ۔ تاہم یہاں تک جوہم نے باتیں تکھیں اس سے بھی یہ بات کھل کرسامنے آ جاتی ہے | کریں گے. |
| ں تعلیمات اسلامی تعلیمات بلاشک وشیہ ہے خالف اور مقابل میں ۔               |          |

## **حواله جات باب**1

التصوف

- (٢٢) سورة التكويرُ آيت 24
- (٢٣) سورة المائدةُ آيت 67
  - (۲۴) سورة المائدة آيت 3
- (٢٥) سورة الانفالُ آيت 42
  - (٢٦) سورة التغاين أيت2
- (٢٤) سورة الانفال آيت 74
- (٢٨) سورة التوبرُ آيت 22-21-20
  - (٢٩) مورة الاعراف آيت 157
    - (٣٠) سورة الاحزابُ آيت 36
      - (m) سورة النساءُ آيت 65
      - (٣٢) سورة النساءُ آيت 15
- (mm)الاعتصام للشاطبي م 48 تا 51 مطبوعه: مطبعة السعادة مصر
- (٣٣) ''ابحاث في التصوف' وْاكْرْعبدالحليم محووْص 55 'مطبوعه: دارا لكتاب لبنان بهلاا فيه يشن 1979ء
- (٣٥) ان كانام ابوالصرعبد الله بن على السراج الطّوى ب\_لقب طاؤس الفقراء ب\_وفات رجب 378 هـ
- (٣٦) "كتاب اللمع" ص46 " حقيق ذا كثر عبد الحليم محود طرعبد الباقى سرور مطبوعه: دارالكتب الحديثة مصر 1960ء
- (۳۷) ان کا نام ابو کمرمحمر الکلابا ذی ہے۔لقب تاج الاسلام ہے۔ان کی کتاب ''التعرف' کے بارے میں مشہور ہے کداگریہ کتاب ندآتی تو لوگ تصوف کے بارے میں جان ہی نہ پاتے۔
- (٣٨)' المحر ف لمذهب اهل التصوف' مصنف كلاباذي ص28 تا34 'تحقیق محمود امین النوادی تیسراا فی پیش 1400 ه مطبوعه: مکتبه الکلیات الاز هربیق هر و
  - (٣٩)ان كا تام الوالعباس احمد بن محمد بن زروق ب مشبور صوفى اور تصوف كي تمديس سع بيس
- ( ۴۰) '' قواعدالتصوف''مصنف ابن زروق دوسراالي يشن ص 293 'مطبوعه: 1396 ه كنتيه الكليات الازبرب قابره - نيز' لطائف ألمنن' 'مصنف ابن عطاء الندالاسكندری مطبوعه: مطبعه حسان مصر - نيز' الدرالتمين والمودد المعين ''مصنف محد بن احمدالما كل ، 25 'ص 196 'مطبوعه مصطفی البابی الحلمی 1954ء - نيز' ايقاط الحمم فی شرح
- الحكم' معنف احدين مجيدالحسق 'مطوع مصطفّ البابئ تتيرااليُّديش 1982ء
- (٣) "طلية الاواليا وطبقات الاصفياء" مصنف اصبهاني "جلد 1" ص17" مطبوعه: دارالكتاب الاعربي بيروت

70

.

تيىراايەلىش 1400 ھ

- (۴۲) مذكوره بالاحواليه
- (٣٣) " تذكرة الإولياء "مصنف عطار ص 68 "مطبوعه: پاكستان
- (٣٣)''اسرارالاولياءُ'ص129 'مطبوعه: پاکستان' تيسراايدُيشن1983ء
- (٣٥) ' عوارف المعارف' مصنف عبدالقاهر بن عبدالله السهر وردى ص59 ت63 مطبوعه: دارالكتاب العربي بيروت دوسراايديش 1403هـ
- (٣٦) ''اوراد الاحباب وفصوص الآواب'' مصنف ابوالمفاخر يجين الباخرزی' التوفی 736 ه جلد2' ص14' مطبوعه:افشار تشران 1966ء
- (۷۷) ان کا نام ابوعبداللہ احمد بن عمر بن مجمد بن عبداللہ خوارزی ہے۔ میٹھم الدین کبری کے نام سے مشہور ہیں اور ان کالقب الطامة الکبری ہے التوفی 618 ھ فاری اور عربی زبان کی بہت ساری کتابوں کے مصنف ہیں (۳۸)'' آ داب الصوفی''مصنف مجم الدین الکبری فاری' ص28'مطبوعہ: کتاب فروڈی زوار ہجری قری ایران
  - (۴۹) ندكوره بالاحواليه
- (۵۰) ان کا نام ابوطالب محمد بن ابی انحن علی بن عباس المکی ہے۔ ان کے بارے میں مشہور ہے کہ بیشخ الصوفیا ہیں علم تغییر وغیرہ میں مہارت حاصل ہے۔ ان کی ہی ایک کتاب'' قوت القلوب''مشہور ہے۔ التوفی 386 ھے بند اور
  - (٥١)'' قوت القلوب''مصنف ابوطالب المكي جلد 2 'ص 167 'مطبوعه المبيدية معرُ 1310هـ
- (۵۲) ان كانا م ابوالقاسم عبدالكريم القشير ى النيشا بورى الثافق ب- ان كے بارے من كہاجاتا ہے كه يتصوف كامام فقيد متكلم اصولي مفسر اديب لسان العصر سرائلد في خلقه مدار الحقيقة عين السعادة وقطب السيادة شريعت اور حقيقت كے جامع بحواله ' مقدمه كتاب الرساله القشير بيك 15 '' ابوالحن الباخرزى ان كے بارے ميں كہتے ہمل كہتے ملى كران كى مجلس ميں بيل متاتو تو بكر ليتا بحواله ' دمية المقصر '' التونى 465 ھ
- (۵۳)''الرساله القشيرييُ' مصنف ابوالقاسم عبدالكريم القشيريُ جلد 2' ص550' مطبوعه مطبعه حسان قابره
  - (۵۴) "فحات الانس" (فارى) مصنف جائ ص12 أيران 1337 هـ
- (۵۵)'' كشف الحقائق' مصنف عبدالعزيز النسلى ، تحقيق وْاكِيرُ احدمهدوىُ ص120 مطبوعة تبرانُ 1359 هـ (۵۷)' وتليس البيس' مصنف ابن الجوزي' التونى 597' ص157 ' دارالقلم بيروت به نيز' الصوفيه والفقراءُ''
- (10) " منتف يشخ الاسلام ابن تيميهُ مطبوعه: دارالفتح قام و 104ء منيز" تاريخ التصوف في الاسلام ' واكثر قاسم مُن مصنف يشخ الاسلام ابن تيميهُ مطبوعه: دارالفتح قام و 1984ء مه نيز" تاريخ التصوف في الاسلام ' واكثر قاسم مُن

71 التصوف

عر في ترجمه صادق نشات ص 61،60 مطبوعه كمتبه النهطه المصرييه

(۵۷) ( بتلبيس الجيس 'مصنف ابن الجوزي باب10 مص 156

(۵۸)''لسان العرب''مصنف ابن منظور الافريق عليه 9 مصلوعه: دار الصادر بيروت - نيز''القاسوس المحيط''مصنف فيروز آباد ی جلد 3 مصنف زمخشری' المحيط''مصنف فيروز آبادی جلد 3 مصر 169 مطبوعه: مصطفی البابی الحلمی - نیز''اساس البلانی''مصنف زمخشری' ص 262 مطبوعه: احیاء المعالجم العربیة تا بره

(۵۹)نه کوره مالا کتاب ٔ ص 16

(٧٠) "التصوف الاسلامي في الاوب والاخلال" مصنف ذكى مبارك جلد 1 مس 51 مطبوعة وارالجيل لبنان-

نيز ابحاث في التصوف مصنف ذاكر عبد الحليم محمود ص 153

(١١) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف و اكثر قاسم عنى عربي ترجمه ص 68-67

(٦٢) ''کشف انجح ب'' مصنف علی جوری' عربی ترجمه ذاکثر اسعاد عبدالهادی قندیل' ص230' مطبوعہ: دارالنہصة العربيد بيروت 1980ء

(٣٣) "الرسالة القشيرية "مصنف عبد الكريم القشيري طيد 2 "ص 550 "مطبوعة: وارا لكتب الحديث قابره

( ١٣ ) (التصوف في الاسلامي في الادب والاخلاق "مصنف ذاكم ذكى مبارك جلد 1 "ص 51

(٦٥) "اللمع" مصنف طوى ص 249

(٤٦) "التصوف" مصنف مصطفيٰ عبدالرزاق ص 57 خ62 مطبوعه: دارالكتاب الملبناني بيروت

(٦٤) " بحارالب عندالصوفية "مصنف احمر بهجت ص32 "مطبوعة المخار الاسلامي قاهره

( ٧٨ ) "منا قب الصوفية "فاري ص 31 "ابتمام محرتتي دانش بيوه ايرج افشار مطبوعة تبران 1362

(19) اللمع "مصنف طوى ص 45

(۷۰)"التع ف لمذبب اهل تصوف"ص 28

(١٤) "عوارف المعارف"ص 53

(21)"القاظاهم "ص4

(٤٣) 'الرساله القشيرية عبد 2 من 551

( ٢٣ ) ' التصوف الاسلامي وتاريخه ' عربي ترجمه ذاكثر ابوالعلا العفيمي 'ص 28 'مطبوعه القاهره

(۷۵)" المع"مصنف طوی ص 47

(21) "عوارف المعارف" مصنف سمروردي ص 57 نيز "نشر المحاس الغالية" مصنف اليافعي جلد 2 "ص 343

( ۷۷ )''الانسان والاسلام' مصنف محمر طام الحامدي \_

التصوف \_\_\_\_\_\_ 72

(۷۸)" اللمع "مصنف طوی ص 47

(۷۹)"الرسالة القشيرية"جلد2 مُن 550

(٨٠) "منا قب الصوفية" مصنف منصور بن اردشير ص 33

(٨١) "غيث المواهب العليه في شرح الحكم العطائية" مصنف النفرى الرندي جلد1" ص203 يحقيق وْأكثر

عبدالحليم محوداورد اكثر محمد بن الشريف مطبوعه: دارالكتب الحديثة قابره 1970ء

(۸۲)"طبقات السلمي"ص38

(٨٣) "التعرف" مصنف الكلاباذي ص 35-34- نيز" الوصية الكبرئ" مصنف عبدالسلام الاسمرالفيتورئ

ص 37 مطبوعه كتبه التجاح طرابلس ليبيا- پهلاا يُديثن 1396ء

(۸۳) اکشف انجوب مصنف الجویری ص 231

(٨٥) "فحات الانس"مصنف جائ ص12

(٨٦)'' تذكرة الاولياءُ' مصنف عطارُ ص 288 'مطبوعه: پاكستان\_ نيز''احوال واقوال يتُخ ابولحن الخرقانی''

فارى \_ تيسراايْديشن 1363 ه مطبوعه: ايران

(٨٨) " تذكرة الأدلياء "مصنف فريدالدين عطار أردو م 192 "مطبوعة بإكستان

(٨٨) "اسرارالاولياء "ص129-128 "مطبوعه: يا كمتان

(٨٩) "الانسان والاسلام" مصنف محمر طابر الحامرى - نيز "المعرف" كامقدمه مصنف محمودا مين النوادي

(٩٠) ' الصوفيه والفقراء' مصنف شخ الاسلام ابن تيميه ص 5 مطبوعه: القاهره ينز "مقدمه ابن عمله ون"

ص467\_نيز "تلييس الجيس" مصنف ابن الحرزي ص157 مطبوعه: دارالقلم بيروت لبنان

(٩) ''اللمع''مصنف طوی'ص 43-42 نيز''الفتو حات المهيه''مصنف ابن عجيبه الحسنی 'ص 53 'مطبوعه: عالم .

كرالقابر

(٩٢) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي مص 63

(٩٣) "في تالانس" مصنف الجامي فارئ ص 32-31 مطبوعة الران

(٩٣)''الرسالهالقشيريي' جلد 1 'ص53 'تحقيق وْ اكْرْعبدالحليم محود ْ محودالشريف ـ نيز ' جمبرة الاولياء''مصنف

المنوفى الحسين جلد 1 م 269 مطبوعة مؤسسة ألحلى القاهره

(٩٥) "كشف الحجوب" مصنف الجويري عربي ترجم ص 227

(٩٢) مذكوره بالاحوالة ص 239

(٩٤) "التصوف الاسلاى وتاريخ" مصنف نيكلسن عربي ترجمه ابوالعلا العفي من 3 مطبوعه: قاهره

(٩٨) "وائرة المعارف الاسلامية أردو جلد 6 ص 419 مطبوعة: ينجاب يونيورش بإكستان- نيز" وائرة

المعارف الاسلامية عربي ترجمه

(99) "التصوف" مصنف ماسيئن مصطفى عبدالرزاق ص 56-55 مطبوعه: دارا كماّب المليناني 1984- نيز " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف وْاكثر قاسم غنى عربي ترجمه صادق نشات "س 64) مطبوعه: كمتبد المنهضة

المصر بيالقاهره

(١٠٠) الصوفيدوالفقرائ مصنف شخ الاسلام ابن تيميه ص5

(١٠١) ''مقدمه ابن خلدون' مص 476

(١٠٢) سورة الضحل أيت6 تا آخر صورت

(١٠٣٠) ويتلميس البيس 'مصنف ابن الجوزي ص 156 مطبوعه: دارانقلم بيروت لبنان

د وسرابا ب

## تصوف کےمصادراور مآخذ

جس طرح تصوف کے اصول اور اس کے شتقات مختلف فیہ ہیں تعریف بنیاد اور اس کا ظہور مختلف فیہ ہیں تعریف بنیاد اور اس کا ظہور مختلف فیہ ہیں تعریف بنیاد اور اس کا حکم سے احتماد میں بھی اختلاف اور تضادات ہیں۔ تصوف کے مصادر کا خذ اور بنیاد بارے بھی بہت سارے اقوال ہیں۔ مختلف آرا اور افکار ہیں۔ بعض اوگوں کا خیال سے ہے کہ تصوف اسلام ہی کی ایک شکل ہے۔ اپنی شکل وصورت مید واور منا نج اصول وقواعد اغراض و مقاصد الفاظ و عبارات فلف اور تعلیمات اقوال واصطلاحات ہرا عتبارے سے اسلام کے مطابق ہے۔ یہ تول ائم صوفیا ان کے جمایتی اور ان کے ہم مسلکوں کا ہے۔

دوسرا قول یہ ہے کہ تصوف کا اسلام کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہے۔ مطلقاً یہ اسلام کے متضاد
ادر متصادم ہے۔ ابتدا ہے لے کر آج تک اس کی کوئی مشابہت اور مناسبت اسلام کے ساتھ نہیں
ہے۔ یہ اجنبی چیز ہے جسے اسلام میں داخل کیا گیا' حالا نکہ اس کا تعلق اسلام کے ساتھ دُور تک کا
نہیں ہے۔ جولوگ اس بات کے قائل ہیں' وہ قصوف کے مصاور و ما خذ قر آن وسنت، میں نلاش نہیں
کرتے کیونکہ ان کے نزدیک تصوف کا قر آن وسنت سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ یہ سلک اسلاف "،
فقہا' مشکلمین کا ہے۔ اہلسدت کے اکثر متقد میں بھی اس کے قائل ہیں۔ ان کے علاوہ ستشرقین اور غیر متعصب محققین اور مقلرین بھی یہی رائے رکھتے ہیں۔

ایک اور قول میہ ہے کہ تصوف زہد کا نام ہے۔ زمانہ خیر القرون میں بیز ہدکے نام ہے معروف تھا' اس کے بعد جب فتو حات کا سلسلہ شروع ہوا تو مسلمان دنیا کی زیب وآرائش اور آسائشوں میں ڈو بنے لگے۔ انہیں دنیا کی رنگینیوں سے نکالنے کیلئے بعض لوگوں نے کوششیں کیں۔ عامۃ الناس کو سمجھانے کیلئے انہوں نے اس میں کچھاجنبی افکار اور غیر اسلامی فلنے داخل کیں۔ یہ قول ابن نیمیۂ شوکانی دغیرہ کا ہے۔ بعض صوفی اور بعض مستشرقین بھی اس کے قائل ہیں۔

ایک قول سے ہے کہ تصوف دراصل اسلام یہودیت عیسائیت مجوسیت ہندوازم ادر بدھ ازم کے مشتر کہ خیالات کا نام ہے۔اس سے قبل سے ساری چیزیں یونانی فلسفہ ادرا فلاطون کے خیالات میں پائی جاتی تھیں تاہم بعد میں سیسب اسلام میں داخل ہو گئیں اوراسلامی تعلیمات کا حصہ بن گئیں۔

توبیان اختلافات کا خلاصہ ہے جوتصوف کے اصل اور اس کے مصاور کے بارے میں ہے۔ ہم اس پراس باب میں تفصیلی بحث کریں گے اور دلائل اور شواہر کے ذریعے ہے تق وباطل کی پر کھرکریں گے۔ ہم اس پراس باب میں تفصیلی بحث کریں گے اور دلائل اور شواہر کے ذریعے ہے تق وباطل کی اس کے قاممین کی آراء وافکار کوفقل کیا جائے۔ ان کے معتمد اور تقدرسائل و کتب کے حوالات دیئے مائیں اور ان کی عبارتی نقل کی جا کیں اور ان عبارات افوال اور خیالات کی بنیاد پر ایک رائے قائم کی جائے۔ ہمارا مطلب اس سے قطعاً پنہیں ہے کہ ہم ان کیخلاف دلائل دے رہے ہیں یا اُن پر جمت قائم کی جائے۔ ہمارا مطلب اس سے قطعاً پنہیں ہے کہ ہم ان کیخلاف دلائل دے رہے ہیں یا اُن پر جمت قائم کی جائے۔ ہمارا مطلب اس سے قطعاً پنہیں ہے کہ ہم ان کیخلاف دلائل دے رہے ہیں یا اُن ہم ہم صرف جق اور کچ کوسا سے لائے کیا ہے اس بحث کوشروع کر دہے ہیں۔ اگر چہ پیطریقہ مشکل اور طویل ہے۔ بہت کم لوگ اسے اختیار کرتے ہیں لیکن ہم سیحتے ہیں اور تیزم کمن ہے۔ اور یہی عدل وافعاف کا تقاضا ہے۔ بہت کی کے ذریعے حق و باطل میں فرق اور تیزم کمن ہے۔

جب ہم صوفیوں کی تعلیمات پر گہرائی سے نظر ڈالتے ہیں ان کے اقوال کو پر کھتے ہیں ان کی قدیم اور جدید کتابوں کا مطالعہ کرتے ہیں ان کے متقد میں اور متاخرین کے افکار کوسا منے رکھتے ہیں تو ہارے سامنے یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ ان کی تعلیمات اور قرآن وسنت کی تعلیمات میں بعدالمشر قیمن ہے۔ تصوف کی بنیادی ہی جڑیں اور اس کے بچ کسی بھی طرح ہمیں حضور کی سیرت بیل نہیں ملتے اور نہ ہی صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین کی تعلیمات اور ان کی زندگیوں سے میل کھاتے ہیں اس کے برعس ہم دیکھتے ہیں کہ بیسارے خیزات عیسائی راہوں سے اخد کتے گئے۔ ایسے اقوال بیش کے جو ہندو برہموں میں دیوریوں ربیوں برصوری اربانی میں سرائین بی کو بیوں اور افلاطون کے مقلدوں کے ہیں۔ ان کی تعلیمات اسلام میں سرائین بھر

سنکس اوران کانام تصوف رکھ دیا گیا۔ (۱) بات کو مزید واضح کرنے کیلئے ہم مشہور صوفیا کے اقوال اور تعلیمات کو قل کرتے ہیں۔ سب سے پہلے ہم ابراہیم بن اوھم سے اس کا آغاز کرتے ہیں جو طبقہ اولی کے صوفیوں میں سے جیں اوران کا شارائم صوفیاء میں سے ہوتا ہے۔ تصوف پر کسی جانے والی عام کتابوں کا آغاز ابراہیم بن اوھم کے اقوال اوران کی تعلیمات سے ہوتا ہے اور تصوف پر کسی جانے والی عام کتابوں کا آغاز ابراہیم بن اوھم کے اقوال اوران کی تعلیمات سے ہوتا ہے اور تصوف پر کسی جانے والی کوئی بھی کتاب ان کے ذکر سے خالی ہیں۔

ابراہیم بن اوھم کی شان اوران کے بلند مقام کو ثابت کرنے کیلئے بیان کیا جاتا ہے کہ وہ بادشاہوں کی نسل میں سے تھے اور بلخ کے بادشاہ تھے خوبصورت عورت سے اس کا نکاح ہوا ، جس سے اس کا ایک بیٹا بھی پیدا ہوا ، لیکن اس نے بادشاہت ، بیوی اور بچوں کو چھوڑ دیا ، جو پچھاس کے پاس تھا ، سب کوایک غیبی آ واز کی وجہ ہے ترک کر دیا ۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ حضرت خضر علیہ السلام کی اس سے ملاقات ہوئی اور انہوں نے ابراہیم بن ادھم کو دنیا چھوڑ نے کی تلقین کی ۔ ابراہیم بن ادھم کو دنیا چھوڑ نے کی تلقین کی ۔ ابراہیم بن ادھم کی کہانی گوئم بدھ نے بھی اپنی بادشاہت اور بیوی بچوں کو چھوڑ دیا تھا اور عزلت شینی اختیار کی ۔ طالانکہ یہ مل قطعاً اسلام اور سرت رسول و سیرت صحابہ ﷺ منانی ہے ۔ کتاب و سنت میں اس کی کوئی مثال نہیں ملتی اور سلف صالحین ہے بھی اس کی تائید عاصل نہیں ہوتی ۔ اس کے باو جود صوفی زور و شور سے ابراہیم بن ادھم کے اس عمل اور کر دار کوفل مثال کر دانتے ہیں اور اس کوفخر سے فی کر کرتے ہیں۔ کر تے ہیں اور اس کوفخر سے فی کر کرتے ہیں۔ کر تے ہیں اور اس کوفخر سے فی کر کرتے ہیں۔ طالانکہ یہ بدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی والی ہیں نہیں میں اس کی مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی والی نہیں نہیں میں۔ طالانکہ یہ بدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی والی نہیں نہیں میں اس کی کوئی دیں اس کی تائید میں نہیں کہتے۔ کی اس کی اس کی دور تیں اور اس کوفخر سے فی کر کرتے ہیں۔ طالانکہ یہ بدھ عقائد سے مشابہہ ہے اور کتاب و سنت میں اس بارے کوئی والی نہیں نہیں میں۔

ہماری خواہش ہے کہ ہم اس حکایت کوفل کریں جے عام طور پرصوفی بیان کرتے ہیں اور صوفیوں کی قدیم کتابوں میں اس کا تذکرہ بکٹرت ملتا ہے۔ یہ واقعہ ایک ایسے خص کے بارے میں سے جیسے صوفیوں کا قطب انام اور رہنما تصور کیا جاتا ہے۔ اس کی اور گوتم بدھ کے واقعے میں بہت مشابہت ہے۔ اس واقعے میں بہت کی باتیں ہیں جو خارتی عاوت اور بہتا نوں پر مشتمل ہیں۔ مراسر جھوٹ اور کذب بیانی اس واقعے کا خاصہ ہے۔ بہر حال قار تمین کی دلچینی کیلئے ہم اس واقعے کو نقل کر آلا ولیا 'میں کی دلچینی کیلئے ہم اس واقعے کو نقل کرتے ہیں جوفریدالدین عطار کی کتاب ' تذکر ۃ الاولیا' میں منقول ہے۔ اس کے مطابق :

''ابرائيم بن ادهم للخ كابادشاه تھا'ايك جہال اس كى اطاعت كرتا تھا'جب چلتا تھا توسونے کی بنی جالیس ملواریں اور جالیس ستون اس کے آگے چھیے ہوتے تھے۔ای کر وفر کے ساتھ وہ اپن حکومت کررہا تھا۔ ایک دات وہ اپنی مسہری پر نیند کے مزے لے رہاتھا کہ اچا تک اے حجت پر سے الی آوازیں آئیں جیسے کوئی حصت پر چل رہا ہو۔ ابراہیم بن ادھم نے آواز لگائی'' کون ہے؟ ' جواب آیا میں ایک دوست ہوں میرااونٹ خم ہو گیااور چھت پر میں اسے ڈھونڈر ہاہوں ۔ تو ین ادهم کہنے لگا'' جاہل آ دی حجت پر اونٹ کیسے آ سکتا ہے؟'' تو اس نے کہا تو بھی تو عافل آ دمی ہے جوریشم اورسونے کے بے اس تحنت پر پیٹھ کر خداکو تلاش کر رہا ہے۔ یہ بات من کر بن ادھم کاول دھل گیا'اس کے دِل میں گویا ایک آگ ہی بھڑک اٹھی صبح تک اے نیندنہ آئی' جب صبح ہوئی تووہ اپنے دربار میں گیااور تخت پر پریشان بیٹھارہا۔اس کی بیرحالت اس کے مشیروں اور درباریوں ہے چھیی نے رہ سکی' تاہم وہ خاموش رہے۔ در بارشروع ہوگیا' ارکانِ دولت میں ہے ہرایک اپنی اپنی جكه ير كفر ابوكيا علام ملواريس وخة اين مقام يرتيار بوكئ اوراؤن عام كا اعلان موارسب ے پہلے ایک بوابی بارعب شخص وروازے ہے داخل ہوا'اس کے چیرے پراتنارعب اور ہیبت عظی کہ خدام اور محافظ بھی اس سے میہ پوچھنے کی جرأت نہ کرسکے کہ وہ کون ہے؟ وہ مخص آ کے بروها یہاں تک کہ ابراہیم بن ادھم کے تخت کے سامنے آ کے کھڑا ہو گیا۔ ابراہیم بن ادھم نے اس ہے يوچها'' آمد كا مقصد كيا ہے؟'' تو وہ كہنے لگا اس سرائے كوچھوڑ دو۔ ابراہيم بن ادهم نے كہا'' يہ سرائے تونبیں ہے بیتو میراکل ہے۔ تیری باتیں من کر جھے لگتا ہے کہ تو دیوانہ ہے۔ 'وہ کہنے لگا کہ اچھامیتوبتا کہ تھے سے پہلے میکل کس کا تھا؟ ابراہیم نے کہا" میرے باپ کا۔"اس نے کہااس سے يهلي؟ ابرابيم نے كبا "مير داداكا\_"اس نے كبااس سے يہلے ـ ابرابيم نے كبا" فلال كا\_" تو وہ مخص کہنے لگا کیا میسرائے نہیں کہ جہال کوئی آرہا ہے اور کوئی جارہا ہے۔ بید کہد کر وہ مخص غائب ہوگیا' دراصل میخضرعلیہ السلام تھے۔ابراہیم بن ادھم کے دل کی آگ اور بھڑک اٹھی اور اس کی حدت سےاسے اپناساراجسم جلنا ہوامحسوس ہوا۔اسے رات والے واقعے کی شدت سے یادآنے لگی اوراہے محسوس ہوا کہ اس مخص کی آ مداور رات والے واقعہ میں قریبی اور گہری مناسبت ہے۔

تا ہم اسے پنہیں پیدتھا کہ رات کوکون آیا تھا اور شخص کون ہے؟ خیر'اس نے اپنے درباریوں سے کہا کہ میرے لئے گھوڑا تیار کرؤمیں شکار کیلئے جانا جا ہتا ہوں اُج کچھ معاملات کی وجہ سے میں ېړيثان ہوں که مجھےان کی حقیقت سمجھنيں آر ہی ٔ خدایا په میری حالت کب تک رہے گی؟ گھوڑا تیار کر کے سامنے لایا گیا اور ابراہیم شکار پرچل پڑا۔ بیابانوں کی خاک چھانتا ہواوہ گھوڑا دوڑا تارہا' اے سمجھ نہیں آ رہی تھی کہ وہ کریے تو کیا کرے؟ ابھی تک اس کے ذہن پر دونوں واقعات کا اثر تھا' چتا چانا وہ اپنے لشکر والوں سے جدا ہو گیا۔ای حالت میں اس نے ایک آ واز کی کہ ایک مختص اس ے کہدر ہاتھا کہ خبردار ہوجا، خبردار ہوجا۔ ابراہیم نے کوئی توجہ نہ کی اینے رائے بر چاتا رہا۔ آواز پھرآئی اور تیسری مرتبہ بھی ایسے ہی آواز آئی ۔ مگر ابراہیم نے اس کی طرف کان نہ دھرے۔ چوتھی مرتبدا ہے ایخ میں ہے ہی ایک آواز آئی سنجل جا'اس سے پہلے کہ تھے ٹھوکر لگے۔ابراہیم بن ادھم کے اوسان خطا ہو گئے مگرا جا تک اس کے سامنے ایک ہرن آگئی اور اس کے پیچھے ابراہیم نے ا بنا گھوڑالگا دیا۔ ہرن نے دوڑتے دوڑتے پیچیے کی طرف دیکھاادر کہنے گلی شکار کےطور ہر مجھے تمہارے سامنے بھیجا گیا ہے لیکن تم مجھے شکار نہیں کرسکو کے۔ کیا تہمیں شکار کیلئے پیدا کیا گیا؟ کیا اس لئے تہمیں بیزندگی دی گئی؟ دنیا کیلئے تو تم اتن محنت کررہے ہوا آخرت کیلئے تمہارے پاس کچھ نہیں۔ ابراہیم بن ادھم نے کہا'' یہ جوتو میری حالت دیکھر ہی ہے'یہاس وجہ ہے تو ہے۔' وہ آواز جو ہرن ہے آر بی تھی اب یکدم اس زین میں ہے آنے گئی جو گھوڑے پر پڑی تھی۔ابراہیم بیسب کچھ دیکھ کر گھبرا گیا۔ جب خدا تعالی نے ابراہیم کی رہنمائی کا ارادہ کیا تو یہ آواز تین باراس کی اپنی آستین سے آئی۔اب اس کے اور خدا کے درمیان سے پردے ہٹ گئے ابراہیم کو یقین حاصل ہوگیا۔خداکے تھم سے اس کے دِل کے سارے بند در پچے کھول دیئے گئے اہراہیم نے رونا نثروع کردیا یہاں تک کہ اس کے آنسوؤں کی وجہ ہے اس کے کپڑے اور اس کا گھوڑا تک بھیگ گیا۔ ابراہیم نے کی توب کی اور رائے ہے ہٹ کرایک کنارے پر چلنے لگا۔ رائے میں اس نے ایک چرواہے کودیکھا جس نے پرانا سالبادہ اوڑ ھاہوا تھا' سرپرٹو پی ،اور بکریاں چرار ہاتھا۔ جب ابراہیم نے اس مخص کوغور ہے دیکھا تو وہ اس کا اپنا ہی غلام تھا۔ابرائیم نے اپنا مرصع قبا ادرلباس اتارا'

تاج سرے ہٹایا اور بیدونوں چیزیں اس غلام کو دے دیں' بکریاں بھی اے بخش دیں' اس سے لباوہ لیا' اوڑ ھا' اس کی ٹو پی سر پر رکھی اور پہاڑوں کی جانب چل دیا۔ ابھی تک اس کے چبرے پر وحشت کے آثار تھے اور اس کی آئکھیں بھی بہدری تھیں۔ یونمی وہ صحرانور دی کرتا رہا یہاں تک کہ وہ نیٹا پور پہنچ کروہ کسی مقام کی تلاش میں رہا جہاں عوام کی آمدورفت کم ہو' تا کہوہ عبادت کر سے۔ تلاش کرتے کرتے اے ایک غار ملاجس میں اس نے نو برس تک اعتکاف کیا۔ اب بیغاراس کے نام ہے مشہور ہے۔

دِن رات ابرابیم بن ادهم عباوت میں مصروف رہا۔ سی کھلم نہیں کہ و کیسی کیسی عباوت کرتا ر ہا۔جعرات کے روز ابراہیم اپنے غارے باہر آیا کٹریاں کا گھا جمع کیا اورضیح کے وقت نیشالیور شہری طرف چل یزا'شہر میں جا کراس نے لکڑیاں بیچیں'ا گلےروز جمعے کی نماز پڑھی اور لکڑیوں کی قیت ہےروٹی خریدی' آ دھی روٹی ایک فقیر کودی اور آ دھی خود کھائی۔ پچھروٹیاں اورخریدیں تاکہ وہ اگلے ہفتے تک اس کے روز ہے اور افطار کے کام آسکیں۔ جب لوگ ابرا ہیم بن ادھم کے مقام ہے واقف ہوئے تو ابراہیم نے وہ غارچھوڑ دیااور مکه کرمہ چلاآیا۔ کہاجا تاہے کہ چودہ برس تک وہ صحرا درصحرا طے کرتار ہا' ہرمقام پر تھہر کروہ عبادت کرتا' نماز پڑھتا' اللہ کے سامنے عاجزی کا اظہار كرتا كيهال تك كهوه كمه كمرمه بهنچا-ايك روايت بيه كه جب وه بلخ سے جلاتھا تواس كا بچه بهت جھوٹا تھااورابھی تک دودھ بی رہاتھا۔ جب یہ بچےتھوڑ اسابرا ہوا تواس نے اپنی ماں سے اپنے والد بارے یو چھاتو مال نے اے اپنے باپ کا حال یوں سایا کے تمہارا باپ تمہیں چھوڑ کر جاچکا ہے۔ ابراہیم بن ادھم ہے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ جب بیابانوں میں اللہ پر بھروسہ کرتے ہوئے سفر كرر باتها، تين دِن تك ميں نے كوئى چيز بيس كھائى تو ميرے ياس ابليس آيا اور كہنے لگا تو با دشاہ تھا، تونے کیاسب کچھاس لئے چھوڑا کہ بھوک کی حالت میں جج کیلئے جائے؟ مجھے توشان وشوکت کے ساتھ دج کرنے کیلئے جانا جا ہے تھا تا کہ پیسب مصیبتیں دیکھنی نہ پڑتیں۔ابراہیم بن ادھم کا قول ہے "جب میں نے بیآ وازسی تو بلندآ واز سے کہاالی تونے دشمن کوایے دوست برمسلط کردیا کہ وہ مجھے جلا ڈالے۔الہی مجھے بچاتا کہ میں تیری مدد سے اس بیاباں کو طے کرسکوں۔ مجھے ایک

آواز سنائی دی کہ ابراہیم جو کچھ تیری جیب میں ہےاہے بھینک دے تا کہ جو کچھ غیب میں ہے ہم اے تیرے حوالے کریں۔ میں نے اپنا ہاتھ جیب میں ڈالا تو چاندی کے چار سکے تھے جنہیں میں بھول چکا تھا۔ میں نے ان سکوں کو نکال بھینکا۔ بید کھے کرابلیس بھاگ کھڑا ہواا دراس کے بعد ججھے غیب ہے ہی کھانا ملنے لگا۔''(۲)

یه سارا واقعه سلمی کی کتاب ''طبقات الصوفیه'(۳)' اصبانی کی کتاب ''طبقه الاولیاء'(۴)' قشیری کی کتاب''جمبرة الاولیاء'(۲)' منوفی الحسینی کی کتاب''جمبرة الاولیاء'(۲)' جامی کی کتاب''طبقات الاولیا''(۸)' وارشعرانی کی کتاب''طبقات الاولیا''(۸) میں ندکور ہے۔

تو یہ ہے ابراہیم بن ادھم کا واقعہ جس نے بلاسب اور بغیر کسی جرم کے اپنے گھریار اور بیوی بچوں کوچھوڑ ا۔ بیواقعہ سراسر قرآنی تعلیمات اور حضور کے فرامین سے متصادم ہے۔ تاہم بیقصہ گوتم باھے تھے سے ماتا جاتا ہے۔ اس کا خلاصہ بیہے:

''بنارس شہر کے شال ہیں ساکیاس نا می ایک قبیلہ رہتا تھا جس ہیں چھٹی صدی عیسوی کے دوران گوتم بدھ کی پیدائش ہوئی۔ گوتم بدھ نے 80 برس کی عمر پائی اور 478 قبل سے میں اس کا انتقال ہوا۔ 19 برس کی عمر ہیں گوتم بدھ کی شادی اپنے چچا کی بٹی ہے ہوئی اس دفت تک گوتم بدھ خوشحالی کی زندگی گر ارتا رہا۔ اس دوران ایک دفعہ اس کا شکار پر جانے کا انقاق ہوا' اس نے ایک بوڑھا آدمی دیکھا جو بڑھا ہے کی دوران ایک دفعہ اس کا شکار پر جانے کا انقاق ہوا' اس نے ایک بوڑھا آدمی دیکھا جو بڑھا ہے کی دوران ایک دفعہ اس کا شکار پر جانے کا انقاق ہوا' اس نے ایک بوڑھا آدمی دیکھا جو بڑھا ہی نکلیف ویہ سے عاجز تھا' ایک اور آدمی دیکھا جو کہی مہلک مرض میں جتلا تھا اور انتہائی تکلیف اور مشقت کے ساتھ ایپ نور کے کر رہا تھا۔ اس طرح کھی حرصہ بعد ایک اور آدمی اس کی نظر میں آیا جو انتہائی برشکل اور ایتر حالت میں تھا۔ ان سارے واقعات کے دوران گوتم بدھ کا قربی خادم اور غلام جس کا نام' جانا' تھا' اس کے ساتھ رہا' جانا گوتم بدھ کو انسانی زندگی کے مختلف حالات بر تیمر کے کرتا رہا' عام طور پروہ گوتم بدھ کو کہتا تھا دیکھو ہے ہتا تار ہا۔ ان لوگوں اور ان کے حالات پر تیمر کے کرتا رہا' عام طور پروہ گوتم بدھ کو کہتا تھا دیکھو ہے ہتا تار ہا۔ ان لوگوں اور ان کے حالات پر تیمر کے کرتا رہا' عام طور پروہ گوتم بدھ کو کہتا تھا دیکھو ہے ہتا تار ہا۔ ان لوگوں اور ان کے حالات بر تیمر نے کرتا رہا' عام طور پروہ گوتم بدھ کو کہتا تھا دیکھو ہے کو انسانی زندگی کا انجام ۔ ایک ون گوتم بدھ نے ایک یہودی رہی کود یکھا جو بڑ سے مزے اور خوتی کے

ساتھ جارہا تھا'اس کے چہرے سے طمانیت اور آسودگی ٹیک رہی تھی' گوتم بدھ نے جانا ہے اُس آدمی کے بارے میں پوچھاریکون ہے؟ تو جانا نے تفصیل کے ساتھ اسے زاہدوں کے بارے میں بتایا'ان کے اخلاق اور عادات سے انہیں آگاہ کیا۔اس نے مزید بتایا کہ یہ وہ لوگ ہوتے ہیں جو ہروقت سفر میں رہے ہیں' چلتے پھرتے رہتے ہیں'اپی سیاحت اور سفر کے دوران لوگوں کو ہڑی اہم اور قیمتی با تیں بتاتے ہیں جن کا تعلق ان کے مل سے ہوتا ہے۔

خلاصہ کلام روایات اس بارے یمی مختلف ہیں تا ہم اس پرسب کا تفاق ہے کہ آہتہ آہتہ وان شہراد ہے کا در نیا ہے کہ آہتہ آہتہ جوان شہراد ہے کا در نیا ہے اور دنیا کی طبیعت میں اضطراب ساپیدا ہوگیا اور دنیا کی رنگینیوں سے اسے نفرت ہونے گئی۔ای ووران اسے ایک شخص نے بتایا کہ عنقریب اس کے ہاں ایک نیچ کی بیدائش ہونے والی ہے جواس کا پہلا بچہوگا۔ گوتم بدھ و نیاسے شک آیا ہوا تھا 'سوچنے لیک نیچ کی بیدائش ہونے والی ہے 'جواس کا پہلا بچہوگا۔ گوتم بدھ و نیاسے شکھے بائدھ نے کیلئے ایک اور رس آری ہے۔''

خلاصہ یہ کہ وہ اپ شہر واپس آیا ای رات اس کے دشتے داروں اور قریبی دوستوں نے محفل طرب وسر ورمنعقد کی تاکہ آنے والے بچ کی خوثی منائی جائے رات گزرنے کے ساتھ ان کی مستوں میں بھی اضافہ ہور ہاتھا گر گوتم بدھا کیہ طرف بیشا گہر غور وفکر میں ڈوبا ہوا تھا۔ رات کے آخری جھے میں وہ اپ بستر سے اٹھا اس کا سیندان واقعات کی صدت سے گویا اُبل رہا تھا، گوتم بدھ نے اپ فادم جانا کو تھم دیا کہ وہ جلدی سے اس کیلئے ایک گھوڑا تیار کرکے لائے اس تھا، گوتم بدھ نے اپ فادر کا ایک اس سوتا چھوڑ کر باہر نکل آیا دوران وہ اپ کمرے میں گیا ہوی اور اکلوتے بچکو جی بھر کر دیکھا اُنہیں سوتا چھوڑ کر باہر نکل آیا اور وعدہ کیا کہ اب وہ اس وقت آئے گا جب وہ ''بدھا'' بعن کر نہیں بلکہ معلم اور ہادی بن کر واپس آئی گا۔ اس نے مزید کہا ''اب میں ان کے پاس ثوہر اور باپ بن کر نہیں بلکہ معلم اور ہادی بن کر واپس آئی گا۔'' طراحہ بید کہ بدھا جانا کے ساتھ بیا تو ں میں نکل گیا۔ اس دوران اسے آسان میں '' مارا'' نظر آئی وہار ہادی ہوڑ دی تو اس تھی بیا تو س میں گئی گیا۔ اس دوران اسے آسان میں '' مارا'' نظر دوبارہ عزت اور بادشاہت مل جائے گی۔ لیکن گوتم بدھنے وسوسے کے اس شرک میں پڑنے سے دوبارہ عزت اور بادشاہت مل جائے گی۔ لیکن گوتم بدھنے وسوسے کے اس شرک میں پڑنے سے دوبارہ عزت اور بادشاہت مل جائے گی۔ لیکن گوتم بدھنے وسوسے کے اس شرک میں پڑنے سے انکار کردیا۔ اس رات بدھا کافی ویر آئیک نہر کے کنارے چانا رہا۔ آوھی رات کے وقت اس نے انکار کردیا۔ اس رات بدھا کافی ویر آئیک نہر کے کنارے چانا رہا۔ آوھی رات کے وقت اس نے

ابے سارے ہیرے جواہرات اور شاہی لباس اتارا اورائے غلام جانا کے حوالے کردیا۔اے والبس اين ملك بهيج ديا اس كے بعدسات دن اورسات رات تك بدها بيابانوں اورجنگلوں ميں پھرتار ہا' یہاں تک کداس کی طاقات ایک برہمن' الارا'' سے ہوئی۔ پچھ عرصداس کی صحبت میں رہنے کے بعد ایک اور برہمن'' اوورا کا'' کے پاس چلا گیا۔الارااوراودرا کاسے اس نے ہندوستان میں مروج تمام علوم اور حکمت کی باتین سیکھیں۔گراس کے دِل کو ابھی بھی قرار نہ تھا۔وہ دوبارہ پہاڑوں اور جنگلوں میں غافب ہو گیا۔اس دوران اس کی یا پنچ جوانوں سے ملاقات ہوئی جنہوں نے بدھا کی شاگر دی اختیار کی ۔ چھ برس تک بدھا تو بدریاضت اور مشققوں میں لگار مایہاں تک ك علاقة من اس كى شبرت يجيل كئ شبرت سے تنك آكراس نے اس جگه كوجھوڑنے كاارادہ کیا۔ جب وہ اٹھ کرجانے لگا تو اتنا کمزور تھا کہ کھڑانہ ہوسکا اور اپنی جگدیری دوبارہ کر گیا۔ کرتے بی وہ ہوش وحواس سے بیگانہ ہوگیا۔اس کے شاگر دبھی اس کے باس تھے انہوں نے خیال کیا کہ شايد بدهااس دنياسے ہى چلا گيا كيكن آسته آسته اسے ہوش آئى تواس نے برمشقت رياضتوں كو جھوڑ دیااور با قاعدگی سےغذا بھی لینے لگا۔ جباس کے شاگردوں نے دیکھا کہ استاد نے محنت اورریاضت والی زندگی جیموژ دی اوراب زندگی سے لطف اتھار ہاہے تو انہوں نے بھی استاد کا ہاتھ جھنک دیااوراس کااحترام بھی ترک کردیا۔استاد کو چھوڑ کروہ بنارس طے گئے۔

برھانے دراصل دنیا کی لذخی اور آسائیں اس لئے چھوڑی تھیں تا کہاہے ول کا اطمینان اور آسلی حاصل ہو۔ اس کا خیال تھا کہ وہ فلسفہ اور حکمت کی با تیں سیکھ کر اطمینان قلب حاصل کرے گائی حاصل ہو۔ اس کا خیال تھا کہ وہ فلسفہ اور اطمینان قلب کیلئے بھی تو بہ کی تھی، گراس کے باوجود یہ سب کچھا ہے حاصل نہ ہوا۔ جس دِن اس کے شاگر دوں نے بھی اسے چھوڑ دیا 'وہ ایک درخت کے نیچ بیٹھا اپنے بار سے سوچ رہا تھا'کہ وہ کیا کرے'کس راستے پر چلئے اس کے ذبین میں بہت سے وسوے آرہے تھے' اسے اپنے بیوی نیچ اور حکومت وسلطنت کی یاد بھی آرہی تھی۔ سور جن غروب ہونے تک وہ سو چتا رہا' اس غور د فکر کا نتیجہ یہ ہوا کہ بالآخر اسے تکیل کا اعلیٰ مقام حاصل ہوگیا اور وہ' نہ ھا''بن گیا۔ یعنی اس کی روشنی ہوگئے۔ اس مقام پر پہنچنے

کے بعد بدھا کواپ ول میں راحت اطمینان اور سکون کا احساس ہوا اور اسے پہ لگ گیا کہ جس اطمینان قلب کو وہ ڈھونڈ رہا تھا وہ اسے ل گیا۔ چنا نچہ اب اس نے وعظ ونصیحت اور لوگوں کورا وِ راست پرلانے کا عزم کیا۔ اس نے بیارادہ با ندھا کہ وہ لوگوں کو دنیاوی زندگی سے ہٹا کراصل اور حقیقی زندگی کی طرف لائے گا۔ اس وقت بدھا کی عربینیٹس برس تھی۔ وہ دوبارہ جنگل میں اس مقام پر گیا جہاں پراس کی ملاقات اپنے دونوں استادوں 'الارا' 'اور' 'اور راکا' سے ہوئی تھی وہاں بیا جہاں کہ اور دونوں تو انتقال کر بچکے ہیں۔ چنا نچہ دہاں سے وہ فکلا اور بنارس میں اپنی کھی شاگر دوں کو ڈھونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تہ بی بنالیا۔ آہت پہنے شاگر دوں کو ڈھونڈ کر ان تک اپنا پیغام پہنچایا اور انہیں اپنا تہ بی بنالیا۔ آہت تہ ہے۔ بھراس کی دوت بھیلتی رہی 'بدھا کے ماں باپ اور اس کی ہوی بھی اس کے راست پر چل آہت است اس کی دوت بھیلتی رہی 'بدھا کے ماں باپ اور اس کی ہوی بھی اس کے راست پر چل کر سے۔ بھراس نے اپنے خاص مریدین کو تھم دیا کہ وہ لوگوں میں تھل ل جا کیں اور اس کے افکار کی سے کہاں کر سے۔ '(۱۰)

تویہ بدھاکے قصے کا خلاصہ تھا۔ بغورد کھنے سے یہ بات سامنے آجاتی ہے کہ بدھااور اہراہیم بن ادھم کے واقعے میں جیرت انگیز مشابہت ہے۔ دونوں نے بادشاہت بیوی اور بچوں کوچھوڑا' اس مشابہت پر حیران ہوتے ہوئے مشہور مستشرق گولڈ زیبر کہتا ہے کہ دوسری ہجری صدی کے صوفیاء نے جس طرح اہراہیم بن ادھم کا واقعہ آل کیا' جو بلخ کاشنر ادہ تھا' جس طرح اس کی درویشانہ زندگی اور اس کی مشققوں اور ریاضتوں کا ذِکر ملتا ہے' دراصل انہوں نے بدھا کی زندگی سے اس کا عکس لیااور اس سے متاثر ہوکریہ سارا واقعہ آل کیا۔ (۱۱)

ای مسئلے پر بحث کرتے ہوئے ایران کے مشہور محقق ڈاکٹر قاسم غنی کہتے ہیں '' گولڈ زیبر کا خیال کسی حد تک درست ہوسکتا ہے' کیونکہ انسان عام طور پر اس طرح کے واقعات سے متاثر ہوتا ہے۔ ماضی ہیں بھی اس کی بہت ساری مثالیں ملتی ہیں۔ آگے کہتا ہے بدھا کا واقعہ جس طرح کہ بدھا کی کتابوں میں ندکور ہے' ابراہیم بن اوھم کے واقعے سے بہت زیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ براہیم بن اوھم کے واقعے سے بہت زیادہ مشابہت رکھتا ہے۔ براہیم بن اوھم کے تابوں میں نقل کیا گیا جسے اصبانی کی کتاب' معلیة براہیم بن اوھم والے واقعے کو بہت ساری کتابوں میں نقل کیا گیا جسے اصبانی کی کتاب' معلیة کا والیا ''۔ شخ عطار کی کتاب' ' شخرہ والاولیا '' وغیرہ ۔ اگر چدالفاظ تو ان کے مختلف ہیں گر سب کا

خلاصه ایک بی ہے اوراس خلاصه اور بدھا کے واقع میں حمرت انگیزمشابہت ۔"(۱۲)

حلاصہ ایک ہے اور ال معلاصہ اور بر معاصر و اسے میں یرت سے رسی ہے۔
اہراہیم بن اوھم کے علاوہ بہت سے اکابر صوفیا اور اقطاب بچوں اور بیوی کے معاطم میں
اسلامی نقط نظر سے مختلف رائے رکھتے ہیں۔ ان میں سے چندا کیک وہم یہاں بیان کرنا چاہیں گے۔
طوی اور عطار نے اہراہیم بن اوھم سے نقل کیا کہ وہ کہتے ہیں' جب کوئی فقیر شادی کر لیتا
ہے تو اس کی مثالی الی ہے کہ وہ گویا کشتی میں سوار ہوگیا۔ اور جب اس کے ہاں اولا د پیدا ہوگئی تو
گویا وہ کشتی ؤوب گئی۔' (۱۳)

سپروردی سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا''جوعورتوں کی رانوں کا عادی ہوگیا' وہ بھی کامیا بنہیں ہوسکتا''(۱۴)

ابوطالب کی جوسوفیوں کے مشہور امام تھے، ان کی تاریخ وفات 386ھ ہے انھوں نے ابوسلمان درانی التوفی 215ھ جسے قطب کے نام سے پکارا جاتا ہے کے حوالے نے قل کیا''جس نے نکاح کیا وہ دنیا کی طرف متوجہ ہوگیا۔''(۱۵)

سپروردی نے اپنی کتاب''عوارف'' جوصوفیوں کی مشہور کتاب ہے میں ابوسلمان درانی نظل کیا''میں نے اپنے اصحاب میں ایک شخص کو بھی نہیں دیکھا جوشاوی کے بعدا پنے مقام اور مرتبے برقائم رہ سکا ہو۔''(۱۲)

کی نے سیدالطا کفہ جنید بغدادی ہے بھی نقل کیا''مرید کیلئے میں یہ نصیحت کروں گا کہ وہ شادی کر کے اپنی توجہ کومنتشر نہ کرے۔''(۱۷)

بشرین حارث ہے بھی منقول ہے۔اس ہے پوچھا گیا کہ لوگ آپ کے بارے ہیں باتیں کرتے رہتے ہیں اس نے پوچھالوگ کیا کہتے ہیں؟ کہا گیا کہ وہ کہتے ہیں کہ آپ نے سنت لینی نکاح کوچھوڑ دیا۔تو اس نے کہانہیں بتا دو کہ ہیں سنت کوچھوڑ کرفرض میں مشغول ہوں۔

ایک اور دفعہ جب ان سے سوال کیا گیا تو وہ کہنے لگا کہ قرآن پاک کی آیت "ولھن مثل الذی علیهن" بعنی جس طرح کہ ورتوں کے فرائض بین ای طرح ان کے حقق تی بھی ہیں۔ اس آیت کے ڈرسے میں نے نکاح نہیں کرتا کہیں ایسانہ و میں ان کے حقق تی بورے نہ کرسکوں۔ تو سہروردی کہتے ہیں'' شادی کی وجہ سے عزیمت کے مقام سے انز کر رخصت کے مقام پر
آجاتا ہے' اسے ہروقت مال و دولت میں کی کا خوف رہتا ہے۔ وہ بیوی بجوں کا قیدی بن جاتا
ہے۔ وہ زہدا نقتیار کرنے کے بعد و نیا کی طرف متوجہ ہو جاتا ہے اور طبعی نقاضوں کے پیش نظر وہ الہب والہو میں مصروف ہو جاتا ہے۔''(19) اس کے بعد سہروردی نے ایک موضوع اور کمذوب صدیث نقل کی کہ حضور نے فر مایا'' دوسو برس کے بعدتم میں سے بہتری خض وہ ہوگا جو جھدالا ہو۔''صحابہ نے یو چھایارسول اللہ جلکے ہو جھدالا ہو۔''صحابہ نے یو چھایارسول اللہ جلکے ہو جھدا لے سے کیا مراد ہے؟ تو حضور نے فر مایا کہ جس کے بال بیچ نہ ہوں۔ یعض فقراء سے جب شادی کے بارے میں یو چھاگیا تو ان کا کہنا تھا کہ میں تو مادی کی بجائے اپنظس کو بھی طلاق و بنا چاہتا ہوں۔ (۲۰)

ایک اور مشہور صوفی محمہ بن ابراہیم النفری الرندی التوفی 792ھ نے سہل بن عبداللہ التسری نے اور مشہور صوفی محمہ بن ابراہیم النفری با تمیں سننے اور ان کی طرف مائل ہونے سے بجو۔ اس لئے کہ عور تمیں حکمت کے کاموں سے دُور اور شیطان سے قریب ہوتی ہیں۔ وہ شیطان کے بچندے ہیں جو ان کی طرف مائل ہوگا وہ ان پھندوں میں پھنس جائے گا۔ جو ان سے دور رہے گا شیطان اس سے مایوس ہو جائے گا۔ شیطان سب سے زیادہ عور تول کی طرف مائل ہوتا ہے۔ عورت جہاں بھی ہوگی وہ شرعی ہوگی۔ جب تم کسی خض کود کھو کہ وہ عور تول کی طرف مائل ہے 'تو تم اس سے مایوس ہو جاؤ۔ پوچھا گیا کہ حضور کی حدیث ہے کہ دنیا میں جمحے تمن چیزیں پند ہیں جن میں سے ایک عورت ہے۔ تو تستری نے کہا نبی معصوم ہے۔ اس کے باوجود ان عور تول نے حضور گیس سے ایک عورت ہے۔ تو تستری نے کہا نبی معصوم ہے۔ اس کے باوجود ان عور تول نے حضور گیس سے ایک عورت ہے۔ یو تول نبی میں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں آن مائش بنایا ہے۔ ہم اللہ تیں۔ اگر محبت فلا ہر کریں تو اسے ہلاک کرویتی ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں آن مائش سے بناہ ما تکتے ہیں۔ "(۱۲)

ای طرح ایک اور صوفی حذیف الرشی التوفی 207 ھے منقول ہے کہ اس نے کہا "" تراکش کے وقت اگر آوی کو بیافتیار دیا جائے کہ وہ چاہے تو شادی کر لے اور چاہا پی گردن اُڑا لے تواہے جاہے کہ دہ شادی کی بجائے گردن اُڑانے کواختیار کرلے۔''(۲۲)

ابن الملقن سراج الدین ابوحفص عمر علی المصری التوفی 804ھ نے اپنی کتاب میں کہارے فیہ 804ھ نے اپنی کتاب میں کہارے فیر فقل کیا کہ وہ کہتے ہیں'' جوشخص بھی شادی کے معاملات میں الجھ گیا اس کی حالت میں واضح تبدیلی نظر آئی۔'' (۲۳)

شعرانی نے رباح بن عمرو القیسی جواوائل صوفیا میں سے ہیں سے قال کیا کہ وہ کہتا ہے '' ''آدمی اس وقت صدیقین کے مقام پر پہنچتا ہے جب وہ اپنے بیوی کواییا چھوڑ دے گویا وہ بیوہ ہوگئی۔ بچوں کواییا چھوڑ دے گویا وہ بیتا ہوگئے اور بیابا نوں میں بھٹلنے گئے۔''(۲۴۴)

ايك اورمشهورصوفي ابوالحن على البجوري التوفى 465ها براجيم الخواص كحوال سايك عجیب وغریب قصنقل کرتے ہیں جس سے بعد چاتا ہے کہ صوفی بیوی بچول کورک کرنے کے حوالے ے كس انتها تك بي كي كت بير؟ ابراتيم الخواص كت بين "ميں ايك بستى ميں كيا تا كمايك بزرگ کی زیارت کرسکوں۔ جب میں اس کے گھر میں پہنچاتو بڑا صاف ستھرا گھر تھا۔عبادت خانے کی طرح اس کی صفائی ستھرائی کا خاص اہتمام کیا گیا تھا۔ گھرے دونوں کناروں پرمحراب بے ہوئے تھے۔ایک میں شخ بیٹے ہوئے تھے اور دوسر مے مراب میں ایک بوڑھی می صاف سھری عورت بیٹھی ہوئی تھی ۔ کثرت عبادت کی وجہ سے کلام کرنے میں بھی انہیں دشواری پیش آر ہی تھی۔ میری آیدیرانہوں نے خوثی کا اظہار کیا' میں وہاں تین دِن رہا' جب میں نے واپسی کاارادہ کیا تو شیخ ے میں نے بوچھار عفیفداور پاک دامن عورت کون ہے؟ تو وہ کہنے لگے ایک اعتبار سے میرے چاکی بٹی اور دوسرے اعتبارے میری ہوی ہے۔ میں نے کہا گزشتہ تین دِن سے قومیں آب کے درمیان اجنبیت محسوس کرر ماہوں۔ بزرگ کہنے لگے ہاں بیا جنبیت تین دِن نے بیس بلکہ گزشتہ 65 برسول سے ہے۔ میں نے ان سے اس اجنبیت کا سبب یو جھا تو کہنے گئے بھین میں ہمیں ایک دوسرے محبت ہوگئ کین اس کے والداس کی شادی مجھ سے کرانے پر آبادہ نہ تھے۔ ہماری محبت کا چرچا ہوااورائ غم میں اس کے والد انتقال کر گئے ۔میرے والد چونکہ اس کے چیا تھے لبذا انہوں نے اس کا نکاح مجھ سے کیا۔شادی کی مہلی رات وہ مجھ سے کہنے گی دیکھواللہ نے ہم بر متنی

بڑی نعت کی کہ ہمیں ایک دوسرے کے ساتھ طادیا اور ہمارے ولوں کو گنا ہوں اور غلطیوں ہے دُور کردیا۔ تو میں نے کہا ہاں یہ بات تو سیح ہے۔ وہ کہنے گئی آج رات ہم خواہشات نفسانی ہے اپنے آپ کوروکیس گئا پی مراد حاصل نہیں کریں گے اور اس نعت عظیمہ پراللہ کا شکر اوا کریں گے۔ میں نے کہا تھیک ہے۔ اگلی رات اس نے یہی بات پھر کی۔ تیسری رات میں نے اس سے کہا ہم نے دور اتنی تمہری وجہ سے تم اللہ کی عبادت کرو۔ پینے میں گزر گئے ہم نے ایک دوسرے کو نہیں چھوا۔ ہم یونی پوری عمر نعت کا شکر اوا کرتے ہوئے گزاریں گے۔'(۲۵)

اس واقع کونقل کرنے کے بعد البجوری مزید لکھتے ہیں۔ خلاصہ کلام ''سب سے پہلا فتنہ جس نے حضرت آدم پرقابو پایاوہ عورت تھی۔ و نیا میں جو پہلا فتنہ ظاہر ہوا یعنی ہائیل اور قائیل والا فتنہ اس کی اصل عورت تھی۔ جب اللہ تعالیٰ نے دو فرشتوں کو عذاب دیا تو اس کی وجہ عورت تھی۔ بیعورت ابتدائے آفرینش سے لے کرآج تک دینی اور دنیاوی فتنوں کا سبب ہاوراس کی وجہ بیہ کہ حضور گنان کے بارے میں فرما دیا'' اپنے بعد میں سرووں کیلئے عورتوں کیلئے کوئی بڑا فتہ نہیں چھوڑ کر جا رہا۔'' جب ظاہر کے اعتبارے ان کا فتنہ انابوا ہے وباطن کے اعتبارے کیساہوگا؟

 ہے ہی اس آفت سے نبٹا جاتا ہے۔ شہوت دوطریقوں سے زائل کی جاسکتی ہے۔ ایک تو وہ ہے جو انسان کی طاقت میں شامل ہے اور جسے انسان اپنی عزم وہمت کے ذریعے حاصل کرسکتا ہے اور وہ ہے ہو ہے بھوک \_ بھوکارہ کر انسان شہوتوں کا مقابلہ کرسکتا ہے ۔ اور دوسری صورت یہ ہے کہ انسان اس کا اسیر ہوجائے 'اپنی طاقتیں اس کے سامنے سپر دکردے ۔ بیشہوت اس کے تمام اعضا پر قابو پا کر انہیں کسی کام کا نہووڑیں' اس سے مقام عبدیت تک کوچھین لے۔

احد بن حماد السرحى جو ماوراء النهر كے علاقے ميں مير بے ساتھ عبادت ورياضت ميں مصروف تھا' اسے ايک بار پوچھا گيا كه آپ كوشادى كى ضرورت محسوس نہيں ہوتى؟ اس نے كہا نہيں ۔ پوچھا گيا كيوں؟ تو اس نے كہا عام طور پر مير بے او پر دوحالتيں ہوتى ہيں' يا تو ميں اپ آپ مير نہيں ہوتى ہيں' يا تو ميں اپ آپ مير نہيں ہوتا' عائب ہوتا ہوں اور يا جمھے ہوش وحواس كا ادراك ہوتا ہے ۔ جب ميں عائب ہوتا ہوں تو جمھے دونوں جہانوں كى كو كى فكرنہيں ہوتى اور جب ميں اپنے ہوش وحواس ميں ہوتا ہوں تو اس وقت جمھے روثى ہى مل جائے تو وہ جمھے دو ہزار حوروں سے اچھى گتى ہے۔ ول كوجس طرح مشخول كيا جائے وہ اس طرف مائل ہوجا تا ہے۔' (٢٧)

سراج طوی نے ایک صوفی کا واقعہ قل کیا جس نے ایک عورت سے نکاح کیا' تمیر برس انتہے دے مگروہ عورت باکرہ ہی رہی۔ (۲۷)

عطار نے عبداللہ بن خفیف جومشہور صوفی ہیں کے حوالے سے نقل کیا کہ اس نے جارسو عورتوں سے شادی کی مگر کسی سے بھی جماع نہیں کیا۔ (۲۸)

كوئى يو چينے دالا يه وال كرسكتا ہے كه چران نكاحوں كامقصد كيا تھا؟

شعرانی نے ایک اورصوفی یا قوت العرثی کے حوالے سے نقل کیا کہ اس نے اپنے شخ کی بیٹی سے نکاح کیا۔ وہ لڑکی اٹھارہ برس تک اس کے پاس رہی مگر اس کے والد کے شرم دھیا کی وجہ سے وہ اس کے قریب نہ گیا اور جب یا قوت العرثی کا انقال ہوا تو وہ لڑکی باکرہ ہی تھی۔ (۲۹)

شعرانی نے ایک اور صوفی مطرف بن عبداللہ الشغیر جومتقد مین صوفیا میں ہے ہے کے حوالے نے ایک اور کھانے کوڑک کیا تواس سے کرامت کاظہور

ضرور بهضرور بوگاــ" (۳۰)

ای طرح شعرانی نے اپنی کتاب'' تنبیہ المغترین' میں ایک صوفی کے حوالے سے نقل کیا۔ وہ کہتے ہیں''جس نے شادی کی اس نے دنیا کو اپنے گھر میں داخل کرلیا اس لئے شادی سے اجتناب کرو۔''(۳۱)

ائن الجوزی نے ابوحامدالغزالی نے تقل کیا کہ وہ کہتے ہیں''مرید کوشادی میں مصروف نہیں ہونا چاہئے اس لئے کہ شادی میں مشغول ہوکر وہ اس راہ سے ہٹ جائے گا۔ جواللہ کے علاوہ کی اور چیز میں انس حاصل کرتا ہے وہ اللہ سے دُور ہوجا تا ہے۔'' (۳۲)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری مثالیں ہیں، جن میں صوفیوں کے عجیب وغریب اقوال و آراہمیں ملتی ہیں ۔

صوفیوں نے اپنی کتابوں میں ترک نکاح اور شادی کی برائیوں بارے متعقل ابواب قائم
کے ہیں اور سے بات ذکر کی ہتا جنہیں کہ صوفیوں نے سخیال عیسائیوں اور بہودیوں سے لیا 'جواس طرح علیحدگی اور رہبانیت کو اختیار کرتے ہوئے ان کے طریقے پر چلتے ہوئے ان کی سنت کو اپنات کے مودیوں اور عیسائیوں کا ابتاع کرتے ہوئے ان کے طریقے پر چلتے ہوئے ان کی سنت کو اپنات ہوئے ان کی سنت کو اپنات ہوئے وی اللہ اور اللہ کے رسول کے احکامات کی مخالفت کی طال تکہ خدا اور سول کے حکم آنے کے بعد دیگر تمام چیزیں منسوخ اور ختم ہو جاتی ہیں۔ اللہ تعالی اپنی کتاب میں عورتوں کے ساتھ تکاح کا حکم دیتے ہیں اور دو، تمن اور چارتک نکاح کی اجازت دی۔ خوف کے وقت سے اجازت دی کہ صرف ایک سے ہی نکاح کیا جائے۔ ارشاہِ خداوندی ہے ''و ان خفت م الا اجازت دی کہ صرف ایک سے ہی نکاح کیا جائے۔ ارشاہِ خداوندی ہے ''و ان خفت م الا خفت من النساء مثنی و ثلاث و رباع فان خفت م الا تعدلو ا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادنی الا تعدلو ا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادنی الا تعدلو ا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادنی الا تعدلو ا فو احدة او ما ملکت ایمانکم ذلک ادر کی التی تو تو الور (۲۳۳۳)

ایک اور مقام پر فرمایا "و انکحو الایامی منکم و ادسالحین من عبادکم و امائکم ان یکونوا فقراء یغنیهم الله من فضله والله سمیع علیم. "(۳۳)

الله تعالى في شادى كوسكون اور اطمينانِ قلب، كے حصول كا سبب بنايا۔ چنانچدالله پاك

فرات بین "ومن آیاته ان خلق لکم من انفسکم ازواجا لتسکنوا الیها وجعل بینکم مودة و رحمة ان فی ذلك لایات لقوم یتفکرون (۳۵۷)

حضور نے بھی شادی کی ترغیب فرمائی اور شادی سے اعراض کرنے والوں کو تنبیہ فرمائی۔
ایک طویل حدیث جسے امام بخاری اور امام مسلم نے نقل کیا ہے۔ حضرت انس فرماتے ہیں ' صحابہ
کرام میں سے پچھلوگوں نے از واج مطہرات سے حضور کے روز وشب کی معمولات بارے
یو چھا۔ بعد میں بعض صحابہ کہنے گئے کہ میں آئندہ بھی گوشت نہیں کھا وَں گا۔ بعض نے کہا میں بھی دوز بو نہیں کروں گا۔ بعض نے کہا میں بمیشہ روز بر کھوں گا اور بھی افطار نہیں کروں گا۔ جب حضور گواس کی اطلاع ہوئی تو آپ نے ایک خطبہ ارشاد
فرمایا اللہ کی تعریف کی اور پھر فرمایا کہ لوگوں کو کیا ہوا کہ وہ اس اس طرح کی با تیں کرتے ہیں 'کیکن میں تو نماز بھی پڑھتا ہوں اور سوتا بھی ہوں' روزہ بھی رکھتا ہوں اور افطار بھی کرتا ہوں' عورتوں سے میں تر نہیں کے دیوں عربیں ہے۔'' (۲۳)

ای طرح ایک اور حدیث میں حضور نے فرمایا '' زیادہ بچے جننے والی اور محبت کرنے والی عورت سے شادی کرواس لئے کہ قیامت کے دِن امت کی کثرت کی وجہ سے میں فخر کروں گا۔''(۲۷) اور حضور نے فرمایا '' و نیاوی اشیاء میں سے جھے خوشبوا ورعورتیں پہند ہیں۔اور میری آئھوں کی تصندک نماز میں ہے۔''(۳۸) حضرت ابوذر سے منقول ہے کہ حضور نے فرمایا '' بیوی کے ساتھ جماع کرنا بھی صدقہ ہے۔' صحابہ نے بوچھایار سول اللہ ایک آدی اپی شہوت بوری کرتا ہے کیا اسے بھی اس کا اجر ملے گا؟ تو حضور نے فرمایا اگر وہ بیکام حرام طریقے سے کرتا تو کیا اسے کیا اسے بھی اس کا اجر ملے گا؟ تو حضور نے فرمایا جب وہ طال طریقے سے کرتا تو کیا اسے کاناہ نہ جو اس کا اجربی ملے گا۔' (۲۹)

امام اہلسنت احمد ابن طنبل ؓ نے اس حوالے سے کیا خوبصورت بات ارشاد فرمائی ہے'' ترک نکاح ادر عود توں سے دوری کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔حضور ؓ نے اپنی زندگی میں چودہ مرتبہ نکاح فرمایا اور جی آپ کا انتقال ہوا تو 19زواج مطہرات حیات تھیں۔'' مزید فرماتے ہیں'' اگر بشر بن الحارث نکاح کرتے تو ان کے سارے معاملات سدھر جاتے۔ اگر لوگ نکاح کو ترک کر دیں گے تو غزوہ جہادرہے گا اور نہ ہی جے۔ حضور صبح اشحتے تو آپ کے پاس کوئی بھی چیز مال و دنیا بیس سے نہ ہوتی 'اس کے باوجود حضور نے نکاح کو اختیار کیا اور لوگوں کو بھی اس کی ترخیب دی۔ عزلت نشینی سے منع فرمایا۔ لہذا جو خص حضور والے عل سے اعراض کرے گا'وہ گراہ ہوگا۔ یعقوب علیہ السلام نے پریشانی کے ونوں میں نکاح کیا'جس سے ان کی اولا دہوئی حضور کے بھی فرمایا کہ عورتیں مجھے اس دنیا میں محبوب ہیں۔'( مہر)

سیاسلام کی صحح اور درست تعلیمات میں اور ان تعلیمات کی بنیاد دو چیزیں ہیں' کتاب الله اور سنت رسول الله ۔ دوسری جانب صوفیا کے اتوال ہیں جنہوں نے اسلام کے ان دو بنیاد می ما خذ لینی کتاب وسنت کو اخذ کرنے کے بجائے ہندوؤں' کا ہنوں اور بدھوں کے طریقوں پر چلنا پند کیا۔ اس امر میں کوئی شک نہیں کہ عزلت نشینی اور خلوت نشینی کا تعلق اسلام سے نہیں بلکہ عیسائیت سے ہے۔

 رب کے درمیان کوئی تجاب اور وُ دری ندر ہے۔ لیکن جب کوئی شخص بیدد کیھے کہ دواپنی اس حالت پر صرفہ بیس کے دو کوئی غلطی صرفہ بیس کرسکتا اور شادی کے بعد بھی اس کی لیا تت اور تمام اچھے اعمال قائم رہیں گئے وہ کوئی غلطی خبیس کر سے گا تو وہ شادی کرسکتا ہے۔ لیکن جس کا قلب رائخ ہوا سے کوئی مجبوری ندہوا درا پے نفس پر اسے قابو بھی ہوتو اس کیلئے بہتر یہ ہے کہ وہ اپنے کنوارگی کی حفاظت کرے۔ جو شادی کر لے تو اس نے اسے بھی اچھا کیا۔ "(۲۴۲)

اس طرح کی مثالیں اور بھی ملتی ہیں۔

یے عیدائوں کی تعلیم ہے۔ ترک شادی کے حوالے سے ان کا بید مسلک مشہور ہے۔ انہی تعلیمات سے متاثر ہو کرمشہور پاوری اور یجن جے مقدس شخصیت شار کیا جاتا ہے جس کی پیدائش 185 ء وفات 254ء مے نے اپناڈ کرکاٹ لیا۔ (۴۵)

سے بات قابل ذکر ہے کہ صوفیوں میں ہے بعض لوگ بھی اس طرح کے کام کرتے رہے لینی نکاح سے نبیخ کیلئے وہ مجبوب بن جاتے لینی اپنا ذکر کاٹ لیتے شعرانی نے عبدالرحمٰن المجذ وب کے حوالے نقل کیا''وہ مشہور اور اکا ہر اولیاء میں سے تھے علی الخواص ان کے بارے میں کہتے ہیں جو شخص بھی شہر میں داخل ہوا' اس کی حالت آ ہت آ ہت تبدیلی ہوتی گئی اور نیکی کے معاملات میں بھی کی آئی' سوائے شخ عبدالرحمٰن المجذ وب کے ۔ جس نے جذب کے ابتدائی دِنوں میں بی این ذکر کوکائ دیا تھا۔'' (۲۷)

ہندوستان کے ایک ادرصوفی کے بارے میں بھی اس طرح کا دافعہ منقول ہے۔(۲۷) مشہور مشتشر ق ہمینس لکھتا ہے''عیسائیوں میں بیہ بات مشہور ہے کہ وہ ترک از داج کو امور واجباور اللہ تعالیٰ کے قرب کا ذریعہ گردانتے ہیں۔'' (۴۸)

عیسائیوں کی تعلیمات میں ہے ایک تعلیم ونیا کوترک کرنا' مال و دولت ہے دُوری' بھوک' پیاس' برجنگی اختیار کرنا' دنیا کی زیب و آرائش ہے دُور بھا گنا اور حلال چیزوں ہے اجتناب کرنا بھی شامل ہے۔ دراصل بیا کیے طریقہ تھا جوانہوں نے خود ہی ایجاد کیا اور اس ذریعے ہے اپنے نفس اور جان کوعذاب میں ڈال دیا۔'' انجیل میں حصرت سے علیہ السلام کے حوالے سے منقول ہے ' زمین میں اسپے خزانے دفن نہ کر وجنہیں دیمک لگ جاتی ہے اور جہاں چور نقب لگا کر انہیں لوٹ سکتے میں بلکہ اپنے خزانے آسان پر جمع کرو جہاں نہ ہی دیمک ہے اور نہ ہی چوروں کی نقب۔اس لئے کہ جہاں تہاراخزانہ موگاوہاں ہی تہاراول ہوگا۔' (۴۹)

حضرت ميسلي سے مزيد منقول بي "كوئى بھى آوى ايك وقت ميں دوآ قاؤل كى خدمت نہيں كرسكا\_وه ايك سيموت كرے كااور دوسرے سيغض ايك كااحر ام كرے كااور دوسرے كى تحقیرتم ایک وقت میں اللہ اور مال وونوں کی خدمت نہیں کر سکتے اس لئے میں تمہیں کہتا ہوں اپنی زندگی کھانے اور پینے پر بی صرف نہ کردول زیب وآرائش میں بی خرج نہ کردو۔ کیا زندگی کھانے ہے بہتر نہیں کیا انسان کاجسم لباس ہے بہتر نہیں۔آسان میں اڑنے والے پرندوں کی طرف و كيمووه يسيق بازى كرنے بين اور ندى اسيخ لئے خزانے جمع كرتے بين \_آسان بررہنے والانتہارا مقدس باب انہیں کھا ، ویتا ہے۔ کیائم پرندوں سے افضل نہیں۔ جوان پرندوں کو کھا تا ویے پر قاور ہے وہمہیں بھی کھانا دے سکتا ہے۔ تم لباس کے چکروں میں ہی کیوں پڑے دہتے ہو کھیتی ہاڑی کے کیڑوں مکوڑوں کی طرف دیکھووہ کیسے بروھتے ہیں؟ نہدہ تھکتے ہیں اور نہ ہی وہ بھی کیڑے بنے ح جمیلوں میں بڑے۔لیکن میں منہیں کہنا ہوں کہ سلیمان علیہ السلام اپنی تمام ترعزت اور بادشاہت کے باوجودایک ہی لباس بہنتے تھے۔اگروہ اپنا پرانالباس چھوڑ دیتے تواللہ برنے دن انبیں نیالباس دیتا کیاتم اس کے حقد ارنبیں ہو۔ بات صرف اتن ہے کہ تہاراا یمان کمزور ہے۔ یہ تجھی نہ سوچو کہ ہم کیا کھا کیں گئے ہم کیا پیس کئے ہم کیا پہنیں گے۔آسان پرتمہارامقدس باپ اس بات کوجانتا ہے کہ مہیں ال سب چیزوں کی ضرورت سے لیکن پہلے اللہ سے اس کی خوشنودی اور رضا طلب کرو۔ بیسب مجھ چیزیں تہیں خود بخو دل جا کمیں گی' کل کی فکرنہ کر دکل اپنی فکر آپ کر الحارآج كيشرے بجو "(٥٠)

انجیل میں یہ بھی منقول ہے" ایک نوجوان حضرت سے علیہ السلام کے پاس آیا اور کہنے لگا اے معلم صادق! ایما کون ساکام ہے جسے میں کروں تو مجھا بدی زندگی حاصل ہوجائے گی؟ میں علیہ السلام نے اسے کئی جواب دیئے اور پھر کہا: اگر تو کامل بنتا چاہتا ہے تو جااورا پی ملکیت کی ہر چیز

کو پچ و نے اس کے بیسے فقرامیں تقسیم کرد ہے تا کہ آسان پر تیرے لئے بڑا نترا نہ اکٹھا ہو جائے 'پھر

آ کر میر اا تباع کر ۔ بیس کر وہ نو جوان گھبرا گیا اور افسر دہ وغمز دہ وہاں سے چل پڑا کیونکہ اس کے

پاس بہت مال و دولت تھا۔ حضرت بیوع علیہ السلام اپنے شاگر دول سے کہنے گئے میں تہمیں جق

بات بتا تا ہوں۔ مالداروں کیلئے آسان کی باوشا ہت میں داخل ہونا بہت مشکل ہے۔ میں تہمیں سیہ

بھی کہتا ہوں کہ اوز ف تو سوئی کے ناک میں سے گزرسکتا ہے لیکن مالدار اللہ کی بادشا ہت میں اس

یہ بھی کہا''جوا پنا گھر' بہن بھائی' ماں باپ' بیوی بچے اور کیتی باڑی کومیرے لئے چھوڑے گا اللہ اے سوگنااس کا اجردیں گے اور اسے ابدی زندگی حاصل ہوگے۔''(۵۲)

یہ بھی حضرت عیملی علیہ السلام سے منقول ہے'' اپنے گھروں میں سونے چاندی اور تا ہے کنز انے اکٹھے نہ کرو کیڑے' جوتے اوڑ لاٹھیاں بھی نہ جوڑو۔'' (۵۳)

یمی کافی نہیں بلکہ 'لُو قا' سے اس کی انجیل میں منقول ہے کہ ایک مقام پر بہت سارے لوگ اس کے ساتھ چل رہے تھے'لوقانے مڑکران کی طرف دیکھا اور کہا'' جو مخص اپنے مال باپ ' یوی بچوں' بہن بھائیوں' حتیٰ کہ اپنے آپ کو بھی نہیں چھوڑ سکتا' وہ میرا شاگر دہم می بھی نہیں بن سکتا۔''(۵۴) مزید کہا'' جوتم میں سے اپنے سارے مال ودولت کوترک نہیں کرسکتا' وہ میرا شاگر د نہیں بن سکتا۔''(۵۵)

انجیل متی میں منقول ہے' جب بیوع نے اپنے اروگر دیہت سے لوگوں کودیکھا تواس نے عکم ویا کہ سب لوگ بیاباں کی طرف جل پڑیں ایک کا تب ان کے پاس آیا اور کہنے لگا اے معلم میں تمہارا اتباع کروں گالیک ہم جا کہاں رہے ہیں؟ بیوع نے کہالومڑیاں گئے جنگلوں میں چلتی ہیں پر ندوں آسان میں اڑتے ہیں لیکن ابن آ دم کو یہ پہنیس کہ وہ ابناسر کہاں رکھے۔ان کا ایک شاگرد کہنے لگا ایس روارمحرق م! مجھے اجازت دیں کہ میں گھر جا کرصرف اپنے باپ کوفن کرسکوں کیوع نے اس سے کہاباپ کوچھوڑ میرے ساتھ چلا۔ مُر دے خودہی مُر دول کو دُن کر دیں گے۔''(۵۲)

اس طرح کی بہت ساری مثالیں ہمیں انجیلوں اور عیسائیوں کی دیگر کتابوں میں ملتی ہیں اور اس منبیاد پر انہوں نے رہبانیت کا اپنا نظام قائم کیا۔ رہبانیت میں دنیا سے ترک تعلق اور دُوری مقلی در بہانیت میں انہوں نے تعذیب نفس مشقتوں اور تکالیف کو برداشت کرنا 'ترک نکاح' دنیا سے اجتناب' لہوولعب کا ترک اور اس طرح کی بہت ی با تیں اختیار کیں جنہیں سیحی علماء نے اپنی کتابوں میں ذِکر کیا۔

ول ڈیورنڈ نے اپنی کتاب "قصة الحصارة" میں ان سب امور کقصیل سے بیان کیا ہے۔وہ لکھتا ہے'' جب چرج منظم ہوگیا اور لاکھوں لوگ اس نظام کے تحت آ گئے' اب چرچ نے اینے ہاتھ پاؤں پھیلانے شروع کردیے ابتدا میں خیال تھا کہ چرچ ایسے لوگوں پرمشمل ہے جوعبادت گراراور صرف این مطلب سے کام رکھنے والے لوگ بین کیکن چرچ نے آہتہ آہتہ این معاملات کو بڑھانا شروع کردیا مثلاً اس نے معاشرے برغور کیا کہ کن کن معاملات میں انسانی کمزوریاں سامنے آرہی ہیں اور کس طرح ان کمزور یوں سے فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے۔ جرچ نے ان کمزور یوں سے فائدہ اٹھاتے ہوئے عام انسان کی زندگی میں آنا شروع کردیا۔عیسائیوں کی ایک اقلیت الی بھی تھی جواس طریقہ کارکو درست شجھتی تھی اوران کے خیال میں یہ عیسائیت کے ساتھ خیانت تھی چنانچدان لوگوں نے چرچ کے دیگر معاملات میں شریک ہونے کے بعد عزلت اور تنہائی دالا راستہ اختیار کیا۔ دیگر یادر یوں کی طرح نعتوں میں پلنے کی بجائے انہوں نے فقر عفت اورعبادت والا راسته اختیار کیاجس کا نتیجه بیه بوا که وه دنیاوی زندگی می ممل طور برکث گئے۔ان لوگوں کا طرز زندگی آ ہتہ آ ہتہ قبولیت حاصل کرتا گیا اور وقت گزرنے کے ساتھ بیہ دوسرےممالک میں بھی پھیلٹا گیا۔اپنی زندگی گزارنے کیلئے ان کے پاس اشوکا اور بدھا کی شکل میں کچھنمونے تھے جے انہوں نے اختیار کیا۔اشوکا جوتقریباً دوسو پچاس قبل سے میں پیدا ہوا تھا اس نے پچھاخلاتی قوانین وضع کئے تھے ان راہبوں نے بھی وہی قوانین اختیار کئے۔اس کے علاوہ یہود بول کی بھی کچھ مثالیں تھیں مثلاً انٹونیو جو یہودی رپی تھا، پیکھم سرالیں اوراس طرح کے کچھ ادر یہودی رلی تھے جنہوں نے اس ہے قبل تج دادر تنہائی والی زندگی گز اری تھی۔اس وقت تک

جے چے لڑائی جھکڑوں اور جنگوں کے معاملات میں ملوث نہیں ہوا تھا' اورا یک یا دری کامنتہا ئے نظر عام طور بریمی ہوتا تھا کہ وہ مرنے کے بعد ابدی زندگی اور ابدی سعادت یائے گا۔مصر میں بھی عیسائیت کوفروغ ملنے لگا مگر چونکه اس زمانے میں مصرعیش وعشرت کا مرکز تھالہذا لوگ زیادہ تر یاور یوں کی طرف متوجنہیں ہوئے اس کے باوجودمصریس یاوری اپنی انفرادی اور تجردوالی زندگی ے حوالے سے اپنا تشخص اور پیچان برقر ارد کھنے میں کامیاب رہے۔ پچھ عرصہ کے بعد دریائے نیل کے کنارے بہت سے چرچ بن میک متے جن میں سے بعض ایسے بھی تھے جن میں تین سو یادری ادر را بها کمیں رہتی تھیں' انٹونیو ( 251 تا 356) مشہور رلی تھا' وہ بحراحمر کے قریب جبل قلزم کی چوٹی برواقع ایک بہاڑ میں عزلت کی زندگی گز ارر ہاتھا' لوگوں کواس کے بارے میں بیۃ لگا توسب اس پہاڑی مقام کی طرف آنے گئے لوگوں نے اس کیلئے جے ج بنائے اوراس کی زیارت کیلیے وُوروُور ہے آنے گئے۔اس کی دیکھادیکھی اور بھی بہت سے چن بنے گئے اور لوگ اس کے حلقہ ارادت میں داخل ہوتے گئے۔ جب انٹونیو کا انتقال ہوا تو اس وقت اس کے روحانی شاگرداتنے زیادہ تھے کم محسوں ہوتا تھا جیسے انسانوں کا ٹھاٹھیں مارتا ہوا ایک سمندر ہے۔انٹونیو بہت کم عسل کرتا تھا اس نے لمبی زندگی یائی اوراس کی کل عمر 105 سال تھی۔روم کے باوشاہ نے اس کی وعوت کی اورا ہے اپنے یاس بلایا، گراس نے انکار کردیا'اس کے بحائے اس نے 90 سال کی عمر میں سکندر بیاکا سفر کیا۔

اس کے بعد دوسرامشہورر نی بیکھم ہے جوئن 325 کو بیدا ہوا۔ اس نے بھی نو چرچ مردول
کیلئے اورا کی چرچ عورتوں کیلئے بنایا۔ سات ہزار کے قریب اس کے شاگر و تھے اور بیسب لوگ
مقدس دِنوں میں اکٹھے ہوکر عبادت کرتے تھے۔ جب بیرا بہب اکٹھے ہوتے تو عام طور پر اپنی
پوری توجہ عبادت پر دیتے تھے جوان کے پاس سامان ہوتا تھا دریائے نیل کے پار جاکر وہ سکندر سیہ
شہر میں اسے بچ دیتے تھے اور اس کے بدلے میں اشیائے ضرور یہ خرید لیتے تھے۔ عبادت کے
علاوہ اس طرح کے مواقع بر چرچ کے ساس معاملات بھی ذریج خشآتے تھے۔

جوں جوں جرچ پھیلی گیا بہت سے نے معاملات بھی پیدا ہوتے رہے۔ بہت سے لوگ

ایے سامنے آئے جن کا خیال تھا کہ جرج کو حکومتی معاملات میں مداخلت کرنی چاہئے اور اسے علیمہ فہیں رہنا چاہئے۔ جبہ بعض لوگ حکومتی معاملات میں عدم مداخلت کے قائل تھے۔ ایب ڈوٹن اس موضوع پر روثنی ڈالتے ہوئے کہتا ہے کہ میکاریس النگزینڈ ر جومشہور رہی تھا اور جو تجرد کی رندگی پرختی سے عمل کرتا تھا' اس کے بارے میں مشہور یہ تھا کہ جب بھی کسی پادری کے بارے میں سنتا کہ اس نے طویل عرصے تک عبادت کی تو یہ عبادت میں اس سے بھی آگے ہوئے کی کوشش کرتا تھا۔ اگر عام پادری پہا ہوا کھانا روزوں کے دِنوں میں کھانے سے انکار کرتے تو یہ سات برس تک پہا ہوا کھانا روزوں کے دِنوں میں کھانے سے انکار کرتے تو یہ سات برس تک کئی دِن تک جا گرا رہتا' راتوں کو جاگئے کے حوالے سے اس کے بارے میں ایک قول منقول کی گئی دِن تک جا گرا رہتا' راتوں کو جاگئے کے حوالے سے اس کے بارے میں ایک قول منقول ہے کہ بیس راتوں تک مسلسل نہیں سویا۔ اس طرح بھی ہوا کہ روزوں کے دِنوں میں روزے کی حالت میں دِن اور رات کھڑے ہو کہا وار تفتے میں صرف ایک بار بی کوئی چیز کھاتا مات مور پر درختوں کے جہوتے تھے۔ بھی ماہ تک کوڑے کرکٹ والی جگہ پر سے تھا۔ اس کی خوراک عام طور پر درختوں کے جہم پر کھیاں آگر بیٹھتی تھیں مگر اس نے آف تک نہ کی۔ یہ سوتار ہا۔ بر ہنہ ہونے کی وجہ سے اس کے جسم پر کھیاں آگر بیٹھتی تھیں مگر اس نے آف تک نہ کی۔ یہ ان راہ ہوں میں سے تھا جنہوں نے تجرو کی زندگی میں انتہا تک پہنچنے کی کوشش کی۔ ان راہ ہوں میں سے تھا جنہوں نے تجرو کی زندگی میں انتہا تک پہنچنے کی کوشش کی۔

اس کے علاوہ سراپس بھی مشہور رئی تھا جواکی غار میں زندگی گزارتا تھا' غاراتی بلندی پر واقع تھا کہ اس سے ملنے کیلئے بہت کم لوگ ہی جرات کرتے تھے۔ جب جیرم اپنے ساتھیوں کے ہمراہ سراپس کی جگہ پر پنچا تو انہوں نے سراپس کواس حالت میں پایا کہ اس کے جسم پر گوشت نام کی کوئی چیز نہیں تھی' بٹری تھی نہ یاں ایک چھوٹا سا کوئی چیز نہیں تھی' بٹری تھا جواس نے اعضا بخصوصہ پر ڈالل ہوا تھا' اپنے چیر ساور بازؤں کواس نے اپنے بالوں کی فرایع ہو تھا تھا ہواتھا' مار جواس کی عبادت گاہ بھی تھی' اس میں اس نے لکڑیوں اور درختوں کے ذریعے سے ڈھانپا ہواتھا' عالانکہ کی زمانے میں روم کے اشرافیہ طبقے سے اس کا تعلق تھا۔ اس طرح بعض راہب ایسے بھی ہیں جو مخصوص طرح کی نیند لیتے تھے جے کھل نیند نہیں کہا جا سکن' اس نیند میں بھی وہ اپنے ہوٹی وجواس برقرار رکھتے تھے مشانا بیسارین چالیس برس

تک مکمل نیند کی بجائے ای طرح سوتا رہا، بیکھم بچاس برس تک اس عارضی نیند کا سہارالیتا رہا۔ بعض یا دری ایے بھی تھے جو غاموثی کے حوالے ہے مشہور ہوئے برسہابرس گزر گئے مگرانہوں نے ا پنے لیوں سے ایک لفظ بھی نہ نکالا لیعض یا دری ایسے مضے جو بھاری وزن اٹھانے کے اعتبار سے شہرت رکھتے تھے۔ کچھا یے تھے جوایے جم کورسیوں اور زنجیروں سے باندھتے تھے بعض ایسے بھی تھے جو فخرے اس بات کو بتاتے تھے کداتنے برس ہو گئے اور انہوں نے کسی عورت کا چیرہ نہیں و یکھا۔تقریباً تمام یادری ہی انتہائی کم خوراک لیتے تھے ان میں ہے بعض نے بوی لمبی زندگیاں یائی ہیں۔ جروم کے مطابق ان یادر یوں کی عام خوراک انجیرادر جو کی روٹی ہوتی تھی۔ جب میکارئیس بیار ہوا تو اس کے پچھساتھی اس کیلئے انگور لے کرآئے مگر وہ اسے کھانے پرآ مادہ نہ ہوا بلکہ اس نے بدانگورایک اور پا دری کو بھیج دیئے۔ دوسرے پاوری نے وہ آگے بھیج دیے عہال تک کہ ٹی چرچوں میں سے گھو منے کے بعد میا تگور دوبارہ میکارئیس کے بیاس واپس آ گئے ۔اس زمانے میں ایک رواج تھا کہ انحائے عالم ہے لوگ ان یا در بول کی زیارت کیلئے آتے تھے اور ان زائرین کے ذریعے ہی ان یادریوں کے معجزات ادر عجیب وغریب عادتیں پوری دنیا میں پھیلتی تھیں۔ان زائرین کا کہنا تھا کہ بیہ پادری مریضوں کوشفا دیتے ہیں اورصرف ایک لفظ بول کرہی شیطانوں اور جنات کو بھا دیتے ہیں۔ اس طرح یادر یوں کے بارے میں یہ بات بھی مشہور تھی کہ وہ برے بڑے ا ژدھاؤں کی آنکھوں میں آنکھیں ڈال کرانہیں بھا گنے یا مرنے پر مجبور کر دیتے تھے۔ گرمچیوں کی پیٹھ پر دریائے نیل عبور کرتے تھے۔

کی بھی جرج کا اصول بیتھا کہ اس کا ایک سربراہ ہوتا اور تمام پا دری اس سربراہ کی ہربات پر آنکھیں بند کر کے مل کرتے تھے۔ بیسربراہ نے آنے والے پادر بوں کا مختلف طریقے سے امتحان لیتا تھا' ای طرح کا ایک قصہ شہور ہے کہ ایک رئیس خاندان سے تعلق رکھنے والا شخص پا دری بننے کیلئے آیا تو اس چرج کے سربراہ نے اسے آگ میں کو دنے کا تھم دیا' بین کروہ گھبرا گیا مرحم کی وجہ سے مجبور ہوکر اس نے چھلا تگ لگا دی اور آگ نے اس کچھ نہ کہا۔ اس طرح ایک ادر راہب کے بارے میں کہا جا تا ہے کہ اے بیک کروہ ایک عام لائی زمین میں گاڑھے اور اسے اس

وقت تک سیراب کرتار ہے جب تک وہ سرسز اور ہری جری نہ ہوجائے۔ بدراہب کی برس تک دریائے نیل جا کراس لائھی کیلئے پانی لا تار ہا' دریائے نیل اس جرچ ہے دومیل کے فاصلے پر تھا مگر اس نے ہمت نہ ہاری میہاں تک کہ تیسر ہے برس اللہ نے اس پر مہر بانی کی اور وہ لاکھی ہری بھری ہوگئی۔ جیروم کہتا ہے کہ ہر جرج کا سربراہ یادر یوں کو کام میں مصروف رکھتا تھا تا کہان کے ذہمن میں شیطانی وساوس پیدا نہ ہوں ۔ کسی کو وہ زمین کھود نے پر لگا دیتا' کسی کو باغبانی' کسی کو کپٹر ا بنخ' سی کوکٹری کے جوتے بنانے اور کسی کو پرانے مخطوطات کھنے پرلگا دیتا تھا۔اس طرح کی پرانے مخطوطات صرف ان یا در یوں کی محنت کی وجہ ہے ہی آج تک جارے پاس موجود ہیں۔مصرکے یا دری عام طور بران پڑھ ہوتے تھے اور وہ دنیاوی علوم کو حقارت کی نظرے دیکھتے تھے ان کا خیال تھا کہ پیعلوم دھوکہ دینے والےعلوم ہیں اوران کے ذریعے وہ گراہ ہوجا کیں گے۔ایسے یا دری بھی تھے جوصفائی کوایمان کی ضد سمجھتے تھے اس لئے عام طور پروہ نہاتے بھی نہیں تھے مشہور راہبہ سلفیا کے بارے میں مشہور ہے کہ بوری زندگی سوائے انگلیاب دھونے کے ،اس نے جسم کے کسی اور جھے کو پانی نہیں لگایا۔عام طور پرزنانہ جرج میں ایک سوتمیں کے قریب راببا کیں ہوتی تھیں اوران میں ہے کوئی بھی نہ نہاتی تھی اور نہ اپنے یا وال دھوتی تھی۔ چوتھی صدی کے آخر میں آ کر صفائی ستحرائی کی طرف راہبوں کا دھیان گیا۔مشہور پادری النگزینڈر چوتھی صدی کے یا در یول کی خامی بیان کرتے ہوئے ان کی طرف ایک خرابی بیجی منسوب کرتاہے کہ وہ نہانے لگ گئے تھے عالانکہ ابتدائی ایام میں تو یاوری زیادہ سے زیادہ اپنامنہ بی وهوتے تھے۔

مشرق بعید کے علاقوں میں بھی ای طرح کے جرچ اور نظام پایا جاتا تھا۔شام اور اس کے اردگرد کے علاقوں میں دوسو کے قریب جرچ تھے۔شام کے صحراان جرچوں ہے جرے ہوئے تھے ان چرچوں میں دوسو کے قریب جرچ تھے۔شام کے صحراان جرچوں سے بعض ایک تھے نہ یہ پھر کے ساتھ باندھ لیا کرتے تھے نہ یہ پھر کم اتھ باندھ لیا کرتے تھے نہ یہ پھر کم اتھ باندھ لیا کرتے تھے نہ یہ پھر کے ساتھ باندھ لیا کر ہے کو انسان کی ہم اور نہ وہ ملتے ، جس طرح ہندو جو گی کرتے ہیں۔ بعض ایسے تھے جو گھر بنا کر رہے کو انسان کی حقارت اور کمزوری بحصے تھے۔ اس لئے پوری زندگی سفر میں بی گڑارتے 'پہاڑوں پر چلے جاتے اور جنگی گھاس وغیرہ پر گزارہ کرتے مور خین نقل کرتے ہیں کہ شہور یا دری سائن شامکڑ (390 تا

459ء) صوم کیر کے دوران کھانانہیں کھا تاتھا جوتھر یبأ جالیس دِن تک چلنا ہے۔اس عرصے میں ایک دفعہ الیب دِن تک چلنا ہے۔اس عرصے میں ایک دفعہ الیب ہوا کہ اس نے اپنے حوار یوں سے کہا کہ اسے خصوص کمرے میں بند کر دیا جائے ، اور رونی اور پانی کا تھوڑا سا حصہ اس کے پاس رکھ دیا جائے ، چنانچہ عید کے دِن وہ اس کمرے سے اکلا۔جب لوگ اندر گئے تو انہوں نے دیکھا کہ پانی اور روٹی ویسے کی ویسی ہی پڑی ہوئی تھی۔

سائمن نے شام کے شالی علاقوں میں سائمن فورٹ کے قریب اپنے لئے ایک بلندستون سا بنایا تھا جہاں وہ رہتا تھا۔ پچھ عرصے بعدا سے خیال آیا کہ اگر چہوہ ستون کی بلندی پر بیٹھا ہوا ہے پھر بھی وہ دنیا والوں کے قریب ہے لہذا وہ اپنے ستون کو مزید بلند کرتا گیا' یہاں تک کہ ایک وقت ابیا بھی آیا کہاں ستون کی بلندی ساٹھ فٹ بن گئی چوڑ ائی میں بیستون تین فٹ ہے زیادہ نہ تھا۔ اس ستون کے اوپر چاروں طرف و بواری بنائی گئی تھی تا کہ سائمن ستون سے نہ گرے۔اس پروہ سوتا تھا اور بہیں عباوت کرتا تھا۔اس چھوٹی ہی جگہ پرسائن نے تمیں برس گز ارے اس دوران اس نے بارش دھوپ اور سردی برداشت کی۔اس کے بیرو کارسٹر حیوں کے ذریعے اس ستون تک پینچتے ۔اے کھانا پہنچاتے اوراس کا فضلہ وغیرہ صاف کر دیتے۔سائمن نے اس ستون پرایئے آپ کو باند ھ رکھا تھا جس کی وجہ ہے رسیاں اس کے جسم میں کھب گئ تھیں اور اس کے جسم میں کئی مقامات پے زخم بن گئے اورخون رہنے لگا مسلسل گندگی اور نامناسب آب وہوا کی وجہے اس کے زخم خراب ہونے گئے ماحول متعفن ہوگیا' بدبوآنے لگی اوراس کے جسم پر کیڑے پیدا ہوگئے۔ کیڑےاتنے زیادہ ہوگئے کہوہ نیچ گرنے لگئے سائمن ان کواٹھا کردوبارہ اپنے زخموں پرر کھ دیتا اور کہتا: اللہ نے تنہیں خوراک دی ہے'اسے خوب کھاؤ۔اس ستون پر کھڑے ہوکروہ نیجے موجود لوگول سے خطاب بھی کرتا۔اس کی ان تقاریر کی وجہ سے بہت سے بربری راو ہدایت پرآ گئے وہیں ہے بیٹھ کروہ مریضوں کوعلاج بھی کرتا اور چرچ کی سیاست میں حصہ بھی لیتا۔ستون پر چڑھ کر عبادت کرنے والا سائن پہلا محض تھا'اس کے بعد بدایک طریقہ سابن گیا' بہاں تک کہ بارہ صدیوں تک ستون پر چڑھ کرعبادت کرنے کو راہبانیت کی معراج سمجھا جاتا تھا۔اب بھی بعض مقامات پرراہب اس طرح کی عباد تیں کرتے رہتے ہیں۔ 10 \_\_\_\_\_\_ التصوف

اس طرح کے واقعات ہالبرٹ(۵۸) وی می سینطرل(۵۹) ستروی گواسکے(۲۰) م روکہ بیکس (۲۱)اوروونکل مین (۲۲) کے بارے میں بھی منقول ہیں۔

اسلام نے آکران سب تعلیمات کا خاتمہ کیا'ان کی تہذیب کی اور اصل عقا کہ کو پیش کیا'جو خلواور انحراف تھا انہیں ختم کیا' لوگوں کو انتہا پندی ہے مع کیا' اپنج جم کو تکلیفیں ویے والے طریقے کو غیر شرق قرار دیا۔ اسلام نے جو روش اور واضح طریقہ لوگوں کے سامنے پیش کیا' وہ انسانی فطرت اور طبیعت کے عین مطابق تھا'جس میں اللہ تعالی نے سلمانوں کو تھم دیا کہ وہ پاک چیزوں اور رزق حلال سے فاکدہ اٹھا کیں' و نیا میں سے اپنا پورا حصہ لیں اور را بہوں نے اپنی عبادت کے اور رزق حلال سے فاکدہ اٹھا کیں' و نیا میں سے اپنا پورا حصہ لیں اور را بہوں نے اپنی عبادت کے ذریعے جو ڈھکو سلے قائم کئے تھے انہیں ختم کریں۔ ای طرح اسلام نے یہ بھی تھم دیا کہ سلمان تجرد والی زندگی اختیار کریں' فضول خرجی کو چھوڑ کر میا نہ روی اختیار کریں۔ اس حوالے سے ہمیں قرآن پاک کی بہت می آیات اور بہت ساری احادیث ملتی ہیں۔ ارشادِ خداوندی ہے ''یابنی آدم خدوا زینت کم عند کل مسجد و کلوا واشر ہوا والا تسر فوا انه لا یہ حب المسوفین. قل من حوم زینة اللہ التی اخرج لعبادہ و الطیبات من الرزق قل ھی للذین آمنوا فی الحیاۃ الدنیا خالصة یوم القیامة کذلک نفصل من الرزق قل ھی للذین آمنوا فی الحیاۃ الدنیا خالصة یوم القیامة کذلک نفصل الآیات لقوم یعلمون. "(۲۳)

اكي اورمتام پرارشاوفرمايا: "وابتغ فيما اتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما احسن الله اليلث ولا تبغ الفساد في الارض ان الله لا يحب المفسدين. "(٦٣)

ا يك اورمقام پرفر مايا: "هو الذي خلق لكم ما في الارض جميعا. "(٢٥) ايك اورمقام پر ارشاوفر مايا: "وهو الذي سخّر البحر لتاكلوا منه لحما طويا و

تستخر جوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون. "(٢٢)

ايك اورمقام پرارشاوفرمايا: "والله جعل لكم من بيوتكم سكنا و جعل لكم من

جلود الانعام بيوتا تستخفونها يوم ظعنكم و يوم اقامتكم و من اصوافها واوبارها واشعارها اثاثا ومتاعا إلى حين. والله جعل لكم مما خلق ظلالا وجعل لكم من الجبال اكنانا وجعل لكم سرابيل تقيكم الحر وتقيكم باسكم. كذلك يتم نعمة عليكم لعلكم تسلمون. "(١٤)

ایک اور مقام پر ارشاد قربایا: "والانعام خلقها لکم فیها دفء و منافع و منها تاکلون. ولکم فیها جمال حین تربحون و حین تسرحون. و تحمل القالکم إلی بلد لم تکونوا بالغیه الا بشق الانفس ان ربکم لرؤف رحیم. "(۲۸)

ايك اورمقام پرقرمايا:"فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الارض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيرا لعلكم تفلّحون. "(٦٩)

مال كوالله تعالى في انسانول كيلية ذريعد راحت بنايا ب- چنانچ فرمايا:

"ولا تؤتوا السفهاء اموالكم التي جعل الله لكم قياما."(١٥)

اورفرمايا:"واحل الله البيع و حرم الربا."(ا)

اورقرمايا: "والله يوزق من يشاء بغير حساب. "(27)

مسلمانوں کواللہ تعالیٰ نے تھم دیا کہ وہ دنیا حاصل کرنے کی بھی کوشش کریں اور آخرت کے ساتھ اپنی دنیا کو بہتر بنانے کی جدو جبد کریں اور ساتھ رہیمی دعا کرتے رہیں:

"ربنا آتنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة وقنا عذاب الناد. (۲۳) جست و بنا آتنا فی الدنیا حسنة و فی الآخرة حسنة وقنا عذاب الناد. (۲۳) جس کے پاس مال ودولت ہوائے کم دیا کدوہ اپنا مال میں سے فریبوں مسکینوں اور مسافروں حق اداکرے زکوة صدقات ذکالے مساجد تعمیر کرے رشتہ داروں تیموں مسکینوں اور مسافروں برخرج کرے۔

ارشارقرمايا: "و في اموالهم حق للسائل و المحروم. "(٢٦)

ایک اور جُگه ارشاو فرمایا: "کلوا من ثمره اِذا اثمر وآتوا حقه یوم حصاده."(۷۵) نيز فرمايا: "وآت ذا القربي حقه والمسكين وابن السبيل ذلك خير للذين يريدون وجه الله. "(٢٦)

اس كساتهم بي هم كها: "إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين وكان الشيطان لربه كفورا. "(٤٤)

جيها كركها:"ولا تسرفوا إنه لا يحب المسرفين. "(٨٨)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری آیات ہیں جو کتاب اللہ میں نہ کور ہیں۔

جب ہم سنت رسول اللہ کی طرف رجوع کرتے ہیں ، جواسلای شریعت کا دوسر اما فذہ ہے تو ہمیں وہاں ایسا کوئی تھم نہیں ملتا کہ حضور نے اپنے کسی حالی سے کہا ہو کہ سب پچھ پیچواور پھر میر سے ساتھ آنا ، بلکہ حضرت سعد بن ابی وقاص جوا پنے مال کا اکثر حصہ صدقہ کرنا چا ہتے تھے ، ججۃ الوداع کے موقع پر بیاری کے عالم میں پڑے تھے ، حضور ان کی عیادت ، کو آئے تو حضرت سعد نے اس خواہش کا اظہار کیا کہ وہ اپنے دو تہائی مال کوصدقہ کرنا چا ہتے ہیں۔ ایک اور روایت میں ہے کہ انہوں نے کہا کہ وہ اپنا پورا مال صدقہ کرنا چا ہتے ہیں تو حضور نے ان سے پوچھا کہ تم نے اپنی اولاد کیلئے کیا چھوڑ ا؟ ایک روایت میں ہے کہ ان کی صرف ایک ہی بیٹی تھی وہ کہنے گئے کہ یارسول اللہ کہنا کہ مال ان کیلئے ہے اور تہائی مال بھی ان کیلئے بہت زیادہ ہے۔ حضر رائے فرمایا کہ تم اپنے وارثوں کو مالدار چھوڑ و کہ ہوں ہے کہ انہیں فقر اور غربت کی حالت میں چھوڑ و کہ وہ وارثوں کو مالدار چھوڑ و بیاس سے کہیں بہتر ہے کہ انہیں فقر اور غربت کی حالت میں چھوڑ و کہ وہ لوگوں سے مائلتے پھریں۔ (29)

حضور ی کعب بن ما لک کو بھی پورا مال صدقہ کرنے ہے منع فرمایا جیسا کہ حیجین میں عبیداللہ بن کعب بن ما لک ہے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ کعب بن ما لک نے جب تو بہ کی اوران کی تو بہ کا واقعہ مشہور ہے تو حضور ہے فرمانے گئے: یارسول اللہ اللہ کے دراہ میں بطور صدقہ کے درے دول کہ اس کی وجہ ہے میں جہاد میں جانے ہے اس کی وجہ ہے میں جہاد میں جانے ہے وہ کہ مال اپنے پاس بھی رکھؤی تمہارے لئے بہتر ہے۔ (۸۰) حضرت عمرو بن العاص ہے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ اچھا مال اچھے آدی کہلے بہت حضرت عمرو بن العاص ہے منقول ہے کہ وہ فرماتے ہیں کہ اچھا مال اچھے آدی کہلے بہت

خوبی آورسعادت کی بات ہے۔(۸۱) این مسعود ہے منقول ہے کہ حضور کے فر مایا '' دوآ دمیوں پر رشک کیا جاسکتا ہے ایک وہ آ دمی جسے اللہ نے مال دیا اور اس نے اللہ کی راہ میں خرچ کیا۔ اور دوسرا و مخض جسے اللہ نے حکمت اور دانائی ہے نوازا' وہ لوگوں کواس کی تعلیم دیتا ہے۔'' (۸۲)

حضوراً کثریدالفاظ دہرایا کرتے تھے''ابو بکڑے مال سے جتنا مجھے فائدہ ہواً اتناکسی کے مال بے نہ ہوا۔''(۸۴)

نیزیہ بھی فرماتے''حضرت ابو بکڑنے سب سے زیادہ اپنے مال و جان کے ذریعے میرے اوپراحسا**ن کئے**''(۸۵)

ای طرح حضور کے ام ہافی کو تھم دیا ''اپ لئے بکریاں خریدو۔اس لئے کہ اس میں برکت ہوتی ہے۔''(۸۲)

صحاح ستہ میں منقول ہے کہ حضور نے گھر والوں کیلئے ایک موقع پرایک برس کا برراسامان اکتھا کیا۔ مسلم شریف کی روایت ہے، جھزت عمر فرماتے ہیں '' بنونظیر کے اموال کا شاران اموال میں ہے ہوتا تھا جو حضور سلطے خاص تھے۔ عام لوگ اس سے فائدہ نہیں اٹھاتے تھے۔ حضور سال بھر اس مال میں ہے ایک قروالوں پر فرج کرتے تھے۔ جواس سے فی جواتا سے اللہ کے راستے میں جہاد کرنے کیلئے ساز وسامان فرید لیتے۔ ایک اور روایت میں ہے کہ پورے سال کا ساز وسامان اکتھا کر لیتے۔ "(۸۷)

حضور یے زکوۃ صدقات اور اللہ کی راہ میں خرچ کرنے کے احکام بھی بیان کرد ہے۔ ظاہری ہات ہے کہ بیاحکام ان لوگوں کیلئے ہیں جن کے پاس مال ودولت ہیں۔اگر مال ووولت جمع کرنا اسلامی تھم نہ ہوتا تو حضوراً س طرح کے احکام جاری نہ فرماتے۔ کتاب وسنت کی بیتعلیمات ہیں اور ان تعلیمات کی روشی میں اب ہم ویکھتے ہیں کہ صوفیا بالنصوص متقد مین اس حوالے سے کیا مؤقف رکھتے ہیں' تا کہ ان کا معاملہ بھی واضح ہو جائے۔ محاسی المتونی 243ھ نے ابراہیم بن ادھم کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''اگر ق

عی بی الموں 243ھ نے ابرائیم من ادم سے تواسے ہے لیا جائے ادوہ ہے ہیں ہود اللہ کا دوست بنیا جا ہتا ہے اور تو جا ہتا ہے کہ اللہ بھی تجھ سے محبت کر یے تو دنیا اور آخرت دونوں کو جھوڑ دے اور اِن دونوں میں کوئی رغبت نہ رکھ۔'' (۸۸)

سېروردي سراج طوى اورقشرى نے سرى اسقطى التوفى 251ھ نقل كيا ہے وہ كہتے ہيں۔ "" تيرے ياس كوئى چيز اليين بيس ہونى چاہئے جوتو اور وں كونيد دےدے۔" (٨٩)

قشری نے ایک اور مشہور صوفی 'جن کا تعلق متقدمین میں سے ہے 'یعنی داؤد الطائی المتوفی 165ھ سے نقل کیا ہے 'وہ کہتے ہیں'' دنیا سے روزہ رکھ لے اور موت کو اپنا افطار بنا لے۔لوگوں سے ایسے بھاگ جیسے تو درند ہے کود کچھ کر بھاگتا ہے۔'' (۹۰)

سیدالطا کفہ جنید البغد ادی ہے منقول ہے وہ کہتے ہیں''مبتدی مرید کیلئے بہتر ہے ہے کہ وہ مال کمانے میں اپنے آپ کومصروف نہ کرے ور نہاس کے دِل کی حالت میں تغیر و تبدل ظاہر ہو جائے گا۔''(۹۱)ایک اور مقام پر کہتے ہیں''ہم نے تصوف قبل اور قال کے ذریعے حاصل نہیں کیا جبوک ٹرک دنیا اور مستحسنات کوچھوڑ کر حاصل کیا۔''(۹۲)

ابن عجیبہ الحسنی اپنی کتاب' ایقاظ الصم '' میں اہل تصوف کے حوالے نے نقل کرتے ہیں ''صبح اگر کسی صوفی کے پاس کوئی چیز ہوتی تو اے دیکھ کرافسوں کا اظہار کرتا اور اگر اس کے پاس کچھ بھی نہوتا تو وہ خوثی اور سرت کا اظہار کرتا۔ایک اور مقام پر کہتے ہیں (۹۳)'' فقر تصوف کی بنیادے اور تصوف فقر کے سریہ قائم ہے۔'' (۹۴)

محمہ بن رویم التوفی 303ھ ہے بھی اس طرح منقول۔ ' '۔ دوہ کہتے ہیں''تصوف کی بنیاد فقر ہے۔''(۹۵)

یہ وہی فقر ہے جس کے بارے میں سرور کا ئنات کے پناہ مانگی ہے۔ چنا نچہ حضور کے ارشاد فرمایا''اے اللہ میں جھوسے فقر سے بناہ مانگتا ہوں۔''(۹۲) ای فقر کوان صوفیوں نے اپنی بنیا داور اساس قرار دیا ہے اور اسی پرسارا مسلک تصوف بھی قائم ہے۔

طوی نے جنید بغدادی کے حوالے نقل کیا،ان سے سوال کیا گیاز ہدکیا ہے؟ انہوں نے کہا'' زہدیہ ہے کہ تو دنیا کی ہرچیز کی ملکیت سے اپنے ہاتھوں کو جھاڑ لے۔''(۹۷) ای طرح ردیم بن احمد صوفی التونی 303ھ سے جب زہد کے بارے میں سوال کیا گیا تو اس نے کہا'' خواہشا سے نفسانی اور دنیا کی ہرچیز کورک کرنے کانا مزہد ہے۔''(۹۸)

شعرانی نے ابن عربی کے حوالے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' جواللہ کی کلام کے اسراراور رموز کو جاننا' اور حضور'' و اولیاء کرام کے کلام کی معرفت چاہتا ہے تو اسے چاہئے کہ وہ زہد اختیار کرے اگر دنیااس کے پاس آئے تو اسے افسوس ہو'اور چلی جائے تو اسے خوشی ہو۔'' (99) ابراہیم المتولی ہے بھی منقول ہے' وہ کہتے ہیں'' جس فقیر پرننگ اور بھوک نہ آئے وہ دنیا دار

(I••)"<u>~</u>

عمادالدین الاموی جومشہور صوفی بین اپنی کتاب ''حیاۃ القلوب' بیں لکھتے ہیں کہ ایک آدی
کی صوفی کے پاس آیا اور اس سے زہد کے بارے بیں بات کرنے لگا' اس آدی کے پاس پہنے
ہوئے کپڑے کے علادہ بھی ایک کپڑا تھا' یہ و کیھ کروہ شخ کہنے لگا' دہمہیں شرم نہیں آتی، زہد کے
بارے بیں بات کرتے ہوا در تمہارے پاس دو کپڑے ہیں۔' ای طرح سری السقطی نے ایک مختص
کوڈانٹ دیا جس کے پاس دس درہم تھے اور اس سے کہا' ' تمہارے پاس دس درہم ہیں اور بیٹھے تم
فقراکے ساتھ ہو۔' (۱۰۲)

کلاباذی نے احمد بن السمین کے حوالے نقل کیا' وہ کہتے ہیں'' کے کے راستے پر چل رہا تھا تو میں نے ویکھا کہ ایک آ دی چلا رہا ہے' جمھے بچا و جمھے بچا و میں اس کے قریب گیا اور اس سے پوچھا تہیں کیا ہوا ہے؟ وہ کہنے لگا پہلو جمھ سے درہم لے لؤ کہ ان کے ہوتے ہوئے جمھ سے اللّٰہ کاذِکر نہیں ہورہا۔ میں نے اس سے وہ درہم لے لئے تو وہ او نچی آ واز میں پڑھنے لگا لبیک المھم لبیک میں نے ویکھا تو وہ چودہ درہم شے۔'' (۱۰۳) سہل بن عبداللہ التستری کہتے ہیں''جوخش ان چار عادتوں کو اختیار کرلے گویا اس نے سارے خیر کو اکٹھا کرلیا۔ انہی کو اختیار کرکے ابدال ابدال بنے۔ پیٹ کو بھو کا رکھنا۔ خاموشی۔ خلوت اور بیداری۔'' (۱۰۴)

جویری نے ابو برالفیلی سے نقل کیا ہے کہ ان سے کی عالم نے تجربے کے طور پر زکوۃ کے بارے میں بو چھا کہ کو فض زکوۃ دے؟ تو انہوں نے کہا'' جب بخل موجود ہواور مال آجائے تو اسے چاہئے کہ وہ ہر دوسو کے مقابلے میں باغ ورہم دے اور ہر میں دینار کے مقابلے میں آ دھا درہم دے اور ہر میں دینار کے مقابلے میں آ دھا درہم دے ۔ بیتو تمہارا فد ہب ہے کیکن میرا فد ہب تو یہ ہے کہ تو کوئی الیمی چیز ہی ندر کھ جس کی وجہ سے تھھ پر زکوۃ واجب ہو۔''(۱۰۵) جویری کہتے ہیں' طبیعت جن چیز وں کی طرف راغب ہوان کی طرف متوجہ ہونے سے انسان حقیقت کے مقام تک نہیں چینج سکتا۔'(۱۰۹)

احمد بن ابی انحسین الرفاعی جوطریقدر فاعید کے مشہورا مام ہیں وہ کہتے ہیں'' فقرا کیلئے تمام میں داخل ہونا مکروہ ہے۔ ہیں اپنے تمام ساتھیوں کیلئے بھوک 'نگ فقر' ذلت اور مسکینی کو پیند کرتا ہوں۔ جب سے چیزیں ان پر آئیں گی تو مجھے اس سے خوثی حاصل ہوگی۔'' (۱۰۷)

ابوالمظفر نے ابو بکرالوراق نے قتل کیا ہے وہ کہتے ہے۔ ''زہد تین حروفوں سے مرکب ہے۔ زا' ہاءاور دال نے اسے مراد دنیا کی زینت کوتر ک کرنا۔ ہاء سے مراد ہوالیتی لہو ولعب کوترک کرنا۔ اور دال سے مراد دنیا کوترک کرنا۔'' (۱۰۸)

ابوطالب کی نے سفیان سے نقل کیا' وہ کہتے ہیں'' روزے دار جب دِن کے پہلے جھے میں ہی افطار کے بارے میں فکر کرنے لگے اور اس کیلئے تیاریاں شروع کر دی تو اس کیلئے آیک گناہ لکھ دیا جا تا ہے۔''

سہل تستری کااس ہارے خیال تھا کہ اس کی وجہ سے دوزہ ہی ٹوٹ جاتا۔ ہے۔ (۱۰۹) حذیفہ المرحثی سے منقول ہے وہ کہتے ہیں چالیس برس تک میرے، پاس ایک ہی قیص ربی۔ (۱۱۰) کلاباذی نے ابوالحن محمد بن احمد بن الفاری کے حوالے نے قال کیا کہ وہ کہتے ہیں ''تصوف کی بنیادیہ ہے کہ آ دمی کمانا چھوڑ دے اور ذخیرہ کرنااس کیلئے جی م ہے۔''(۱۱۱) بیم الدین الکبری التونی 618 ہے منقول ہے''نقوف دنیا کو ترک کرنے کا نام ہے'' (۱۱۲) عبداللہ الانساری الہروی التونی 481ھ ہے منقول ہے''زہدگی اصل ہے ہے کہ آدمی دنیا ترک کرکے ظاہری طور پراپنے آپ کوعذاب دے۔'' (۱۱۳) ابن الملقن جنید بغدادی نیقل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا'' بیخ فقیر کی علامت سے ہے کہ وہ مالداری کے بعد فقر اختیار کرے۔'' (۱۱۳) اسلمی نے منون الحجب جوسری مقطی کے ماتھیوں میں سے ہیں' کے حوالے نیقل آیا کہ ان سے فقیر صادق کے بارے میں سوال کیا گیا تو انہوں نے کہا فقیروہ ہے جوعدم سے ایسا مانوس ہوجیسا کہ جائل آدمی مالداری سے ہوتا ہے۔اور مالداری سے وہ اتنا دُور بھا گے جس طرح جائل آدمی فقیر سے بھا گیا ہے۔'' (۱۱۵)

ابویزیدالبیطامی ہے منقول ہے کدان ہے سوال کیا گیا'' آپ کومعرفت کا مقام کیے حاصل ہوا؟ انہوں نے کہا بھوکے پیٹ اور ننگے بدن کے ساتھ۔''(۱۱۱)

آخریس کلاباذی نے صوفیا کے حوالے ہے ایک اور بات نقل کی'' یہ وہ لوگ تھے جنہوں نے دنیا کوترک کیا'اپنے گھروں کوچھوڑا'بستروں ہے دُور ہوئے' مختلف ممالک کی سیاحت کی' بھو کے پیٹ اور نظیج سم رہے۔''(۱۱۷) بعض صوفی اس امر کا اعتراف بھی کرتے ہیں کہ بیسب چیزیں عیسائیت میں ہیں مثلاً ابوطالب المکی کہتا ہے'' عیسیٰ علیہ السلام سے منقول ہے' وہ کہتے ہیں'' اپنے پیٹ کو بھوکا رکھو' جسم کو نظے رکھوتا کہ تبہارے دِل اللّٰہ پاک کی زیارت کرسکیں۔'' (۱۱۸)

اس طرح کی عبارات بہت زیادہ ہیں اورا گران سب کو کھاجائے تو گئ کتا ہیں بھی اس کیلئے کم ہیں۔ ایک باب یا ایک جزو میں تو سیماری عبارتیں نہیں آسکتیں۔ تاہم نمو نے کے طور پر چند ایک کو زِکر کیا جس سے یہ بات واضح ہوگئ کہ نصوف کا اصل اور مرجع کیا ہے؟ ای طرح یہ بات بھی سامنے آگئی کہ نصوف کا اسلامی تعلیمات اور ارشادات سے کوئی تعلق نہیں ہے بلکہ نصوف اسلام کے مطلقا مخالف ہے۔ قار کین اور محققین کی آسانی کیلئے ہم نے اس حوالے قرآن وسنت سے بھی کچھ حوالے نقل کیلے۔ اس طرح ہم نے عیسا کیوں کے اقوال اور تعلیمات بھی نقل کیں۔ اسی پر کھی تو النا ور تعلیمات بھی نقل کیں۔ اسی پر کیا ہے ہیکہ آسین بلیدسس اور فیکلسن کہتا ہے کہ ونیا کو چھوڑ نا اور توکل کا معروف معنی دراصل سی ایکے پیکر آسین بلیدسس اور فیکلسن کہتا ہے کہ ونیا کوچھوڑ نا اور توکل کا معروف معنی دراصل

صوفیوں میں عیسائیت سے ہی آیا ہے۔ پان کر یمر لکھتا ہے کہ صوفیوں کا زہد کے حوالے سے جو خیال ہے میں ایا ہے۔ بیال کے خوالے سے جو خیال ہے میں معقول ہے۔ (۱۱۹) گولڈز بیمر کہتا ہے ''فقر کی تعریف کرنا اور اسے مالداری پرتر جے وینا عیسائیت کی تعلیمات میں سے ہے۔'' (۱۲۰) اس امر کا اعتراف مشہور ایرانی محقق ڈاکٹر قاسم غنی بھی اپنی کتاب' تاریخ التصوف فی الاسلام' میں کرتا ہے۔ (۱۲۱)

## ظاہری حلیہ اور لباس

صوفیوں کا معروف اور مشہور اباس بھی عیسائیوں اور را بہوں سے لیا گیا ہے۔ زمانہ قدیم میں اس طرح کا لباس عیسائی را بہ پہنتے تھے۔ ایک مشہور صوفی اپنے طبقات میں ابوالعالیہ سے نقل کرتا ہے ' مرد کیلئے اُون کا بناعیسائیوں والالباس پہننا مکروہ ہے۔ مسلمانوں کیلئے زینت تو مید ہے کہ دہ اچھالباس پہنیں۔'(۱۲۲)

ابن عبدر باپی کتاب' العقد الفرید' میں تماد بن سلمہ نے قتل کرتا ہے کہ جب تماد بن سلمہ نے فرقد النجی کو اُونی لباس سبنے ہوئے دیکھا تو اس سے کہا'' میرعیسائیوں والے کپڑے اتار دو۔' (۱۲۳)

این الجوزی نے ای طرح کی ایک روایت اپنی سند کے ساتھ نقل کی ہے۔ وہ کہتے ہیں ''محمہ بن عبدالباتی بن احمہ نے ہمیں بتایا' انہوں نے حمد بن احمہ الحداد سے انہوں نے ابدیم الحافظ سے انہوں نے ابدول بن جبلہ سے انہوں نے حمد بن اسحی سے انہوں نے اسلیل بن الحارث سے انہوں نے ہارون بن معروف سے اور انہوں نے ضمرہ سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں ہیں نے ایک آدی سے سنا کہ حماد بن سلمہ بھرہ آئے توان سے ملئے کیلئے فرقد انجی اس حالت ہیں آئے کہ ان کے اور انہوں نے بہترین بابرا تارآ و 'اس لئے کہ ہم ابرا بیم انجی کو دیکھتے تھے جب وہ آئے توانہوں نے بہترین باس پہنا ہوتا جومعصفر ہوتا تھا یعنی عصفر نای خوشبویارنگ اس پرنگا ہوتا تھا۔'' (۱۲۴)

این الجوزی نے ایک اور روایت نقل کی وہ کہتے ہیں ہمیں محمد بن ناصر اور عمر بن ظفر نے بتایا ' وہ دونوں کہتے ہیں ہمیں محمد بن حسن الباقلاوی نے انہوں نے قاضی ابوالعلا الواسطی سے انہوں نے ابونصر احمد بن محمد الساز کی سے انہوں نے ابوالخیر احمد بن حمد المیز ارسے انہوں نے محمد بن اساعیل ابنیاری ہے: انہوں نے علی بن حجر سے انہوں نے صالح بن عمر الواسطی سے اور انہوں نے ابو خالد سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں عبد الکر یم ابوا میہ ابوالعالیہ کے پاس آیا 'اس حالت میں کہ اس نے اون کے کپڑے پہنے ہوئے تھے'ابوالعالیہ نے اس کالباس دیکھ کرکہا'' بیتو راہوں والے کپڑے ہیں ۔مسلمان تواجھے اورخوبصورت کپڑے بہنتے ہیں۔''(۱۲۵)

شعرانی نے سہل تستری ہے ایک عجیب وغریب واقعنقل کیا ہے جس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اُون دراصل عیسائیوں کا لباس تھا۔عبارت یوں ہے ''سہل بن تستری کہتے ہیں کہ دیارعاد نامی جگہ پر مجھے عیسیٰ علیہ السلام کے حواریوں میں سے ایک کے ساتھ ملا قات کا موقع ملا میں نے انہیں سلام کیا تو انہوں نے سلام کا جواب دیا۔ میں نے دیکھا کہ انہوں نے اُون کا ایک جب پہنا ہوا ہے جس پرنی کے اثر ات تھے میں نے ان سے اس بارے پوچھا تو انہوں نے بتایا کہ عیسیٰ علیہ السلام کے زمانے سے میں نے بہی جب پہنا ہوا ہے۔ یہ ن کر مجھے چرانی ہوئی تو وہ کہنے سے بیا ہوا ہے کہا واور حرام مال کی وجہ سے گئے اے سہل! کیڑوں کو بدن پر ان نہیں کرتا بلکہ کیڑے گنا ہوں کی بد بواور حرام مال کی وجہ سے پہنا ہوا ہے؟ وہ کہنے گئے اے ہوا تے ہیں۔ میں نے ان سے پوچھا کہ آپ نے بیاب س کب سے پہنا ہوا ہے؟ وہ کہنے گئے کہ مجھے بیاب پہنے ہوئے سات سوہرس ہو گئے۔'' (۱۲۲)

سہروردی نے بھی نقل کیا ہے کہ اون حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا لباس تھا' چنانچہ وہ کہتے ہیں ''عیسیٰ علیہ السلام اون کا لباس پہنچ تھے' درختوں کے پتے کھاتے تھے اور جہاں شام ہو جائے رات گرار لیتے تھے'' (۱۲۷)

ای طرح کی بات کلاباذی نے بھی نقل کی ہے۔ (۱۲۸)

نیکلسن ماسینتن بھی کہتے ہیں کہ صوفیوں کا لباس عیمائی راہوں سے اخذ کردہ ہے۔

نیکلسن نے اس کے علاوہ بھی بہت ساری چیزوں کا ذِکر کیا جوتصوف میں عیمائیت کے ذریعے

تیکلسن نے اس کے علاوہ بھی بہت ساری چیزوں کا ذِکر کیا جوتصوف میں عیمائیت کے ذریعے

تاکمیں۔ اپنے مقالات میں جنہیں دوائر المعارف نے شائع کیا ہے۔ بعض مقالات کو

"الدراسات فی التصوف الاسلای و تاریخی" کے عنوان سے جمع کیا' اس میں نیکلسن نے ایک

باب قائم کیا جس کا عنوان ہے'' الزہد فی الاسلام''۔ اس عنوان کے ذیل میں وہ کہتا ہے'' جاہلیت

کے زمانے میں عرب دینی اعتبار سے کورے تھے۔ دینی اعتبار سے وہ بہت کم سوچتے تھے' دراصل

ان کی دنیاوی اور کاروباری مصروفیات اتن زیادہ تھیں کہ نہیں آخرت برسوچنے کا موقع ہی نہیں ماتا

تھا کبھی انہوں نے قبراورآنے والی زندگی کے بارے میں سوچا بی نہیں اور نہ ہی اس کیلئے تیاری کی۔عیسائیت نے سب سے پہلے بلاد عرب میں زہد کے بیج بوئے بید حضوراً کی بعثت سے قبل کا واقعہ ہے۔ بین جا بنااثر وکھانے لگے اور اسلام کے ابتدائی زمانوں تک زہدنے ایک تناور درخت کی شكل اختياركر لي تقى - اسلام ت قبل عيسائيت جزيره عرب ك شال كيعض قبائل مين منتشر تقى ، بعض عرب اس کے بارے میں علم بھی رکھتے تھے لیکن ان کا بیلم بہت سطحی تھا۔عیسائیت کے عقا کد اوراس کی نھوس بنیا دوں بارے انہیں کوئی علم نہیں تھا۔ زیانہ جاہلیت میں عرب کواینے اشعار اور زبان دانی بر بروافخرتها ان اشعار میں ایک بات واضح طور پرنظر آتی ہے کہ عرب شعراء عیسائی 😯 راہوں کی بزی تعظیم کرتے ہیں۔رات کو چلتے وقت عرب کے لوگ عیسائیوں کے گرجوں پر لگی روثنی کے ذریعے سفر کرتے تھے صحراؤں میں بھی عام طور پرسفرانہی کے ذریعے سے ہوتا تھا۔ان اشعار نے کام دکھایا' آہتہ آہتہ بت برست عرب کے اندر بھی زہد کے حوالے سے خیالات بیدا ہونے لگئے طالا نکداس سے قبل عرب کے لوگ بت پرست متھ مگراب آ ہستہ آ ہستہ انہوں نے زہد اورصنفیت کی طرف رجوع شروع کردیا۔ پھرعیسائی راہوں سے متاثر ہوکر انہوں نے زبد کا عیسائی انداز مجامِدهٔ بھوک اوراونی لباس بھی بہننا شروع کردیا۔' (۱۲۹) نیز''اسلام ہے قبل اون ے بے لباس زہد کی علامت شار کئے جاتے تھے اور عربی راہب بھی ای طرح کا لباس استعال کرتے تھے۔اسلام کے ابتدائی دور میں بھی بہلیاس معمول رہااورصوف کے لفظ ہے ہی لفظ صوفی بنا۔سب سے پہلے اس لفظ کا استعال دوسری صدی ججری کے اواخریس ہوا۔صوفیوں میں معمول تھا کہ وہ اُون کا بنالباس بہنتے تھے'مرد ہو یاعورت وہ جبداوراُون کی بنی چادراستعال کرتے تھے۔ عورت بعض د فعه ای کپڑے ہے سر کو بھی ڈ ھانپ لیتی تھی' یہی وہ کپڑا تھا جو بعد میں خمار یعنی دو پے ك نام مع مشهور موا مشهور صوفى سفيان تورى التونى 161 هف اون كلباس كونا يندكيا ان کے خیال میں یہ بدعت ہے'ان کے علاوہ بہت ہے دیگر صوفیوں نے بھی اس لباس کونالبند کیا اور اسے عیسائیت اور ریا کاری کی علامت خیال کیا۔ (۱۳۰)

مزيد لكصة مين وبيلى دوصد يول مين مسلمان اوني لباس بينة عظ خاص طور بروه جوزبد

اختیار کر لیتے تھے ان کے بارے میں مشہور تھا کہ فلاں نے اون والے کیڑے پہن لئے یعنی اس نے زہدا ختیار کرلیا۔ جب زہد تھوف میں آیا تو کہا جانے لگا فلاں نے صوف یعنی اون والالباس پہنا "گویا کہ دہ صوفی ہوگیا۔ فاری زبان میں بھی صوفیوں کو" پشینے پوٹ" کہا جاتا تھا یعنی اون کا لباس پہنا والے مسلمانوں نے ابتدا میں اون کا لباس عیسائی راہبوں سے اختیار کیا۔ اس حوالے سے دلیل کے طور پر ایک بات نقل کی جائتی ہے کہ جماد بن ابی سلیمان جب بھر ہ آیا تو فرقد النجی اس سے کہا اپنی یہ عیسائیت اس سے ملئے کیلئے آیا اور اس نے اون کا لباس پہنا ہوا تھا تو حماد نے اس سے کہا اپنی یہ عیسائیت باہر ہی چھوڑ آئو۔"

بعض صونیوں نے خود بھی ایک حدیث نقل کی ہے جس کامفہوم یہ ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام اُون کالباس پہنتے تھے۔ (۱۳۱)

ای حوالے سے گولڈ زیبر کہتا ہے''مسلمان صوفیوں نے اون کا لباس عیسائیوں اور یبود یوں سےلیا۔''(۱۳۲)

ڈاکٹر قاسم غنی ای بحث کوآ گے بڑھاتے ہوئے کہتے ہیں 'اون کالباس پہننا'جس کیلئے عربی
میں صوف کا لفظ استعال ہوتا ہے اور جس سے لفظ صوفی نکلا 'اصل میں عیسائی راہیوں کا اشعار تھا۔
اس کے بعد زاہر صوفیوں نے بھی اس کو اختیار کیا۔ صوفیوں نے اس لفظ کو جا بجا استعال کیا۔ ان کے اشعار میں بھی اون بے لباس کا فر کر بہت زیادہ ملتا ہے۔ اس سے مرادعام طور پردہ جب لیتے تھے جے اس سے اوپر پہنا جا تا تھا۔ اس کیلئے گدڑی کا لفظ بھی استعال کیا جا تا ہے۔ یہ گدڑی عام طور پر ایک کیٹرے کی بنی ہوتی تھی جس پر نقش و نگار بنائے جاتے تھے۔ سادہ گدڑی کیلئے فقط گدڑی کا لفظ استعال کیا جا تا تھا۔ جب یہ لباس کیٹرے کی بنی ہوتی تھی جس پر نقش و نگار بنائے جاتے تھے۔ سادہ گدڑی کہا جا تا تھا۔ جب یہ لباس صوفیوں میں آیا تو اس کا نام ''دلق الازر ق' پر گیا یعنی نیلے رنگ کی گدڑی۔ چا ہے اس گدڑی کا رنگ سفید صوفیوں میں آیا تو اس کا نام ' دلق الازر ق کے نام سے ہی پکارا جا تا تھا۔ بعض دفعہ اس گدڑی کا رنگ سفید بھی ہوتا تھا اور بعض دفعہ سیاہ سیاہ سیاہ کہ جا ہے۔ تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونیوں کے بڑے بڑے مناظر میں کہنا ہے تیسری عیسونی صدی میں عیسائیوں کے بڑے بڑے مناظر کی کور کیا کہنا ہے تیسری عیسونی صدی میں عیسائیوں کے بڑے بڑے مناظر کی کور کی شاہ بنا میں کہنا ہے تیسری عیسونی صدی میں عیسائیوں کے بڑے بر میں کور کی مناظر کی کور کی شاہ بنا میں کور کی کور کیا کور کی کیسونی صدی میں کیسونی کی کور کی کور کی کور کی کیسونی کی کور کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کی کور کور کی کور کی

ایران آئے وہ اون کے بے لباس پہنچے تھے انہیں صوفی کہا جاتا تھا اور فاری میں ان کیلئے پشینہ پوٹ کا فظ استعمال کیا جاتا تھا'اس لئے کہ وہ اون کے بے لباس پہنچے تھے۔' (۱۳۳۳)

'' ' ' جھے البلدان' عیں یا قوت چرچ کی کنواریوں کے حوالے سے لکھتا ہے چرچ میں عام طور پر راہب رہتے تھے گربعض چرچ ایسے بھی تھے جہاں کنواری لڑکیاں رہا کرتی تھیں جن کا خیال تھا کہ وہ عیسائیت کی خدمت کر رہی ہیں۔ الجاحظ نے '' کتاب المعلمین '' میں نقل کیا ہے کہ ابوالفرح المعلمین کہتے ہیں: ینونقلبہ کے پچھلوگوں نے ڈاکہ مار نے کا ارادہ کیا' انہوں نے ایک ایک جگہ پر گھات لگائی جو کنواری لڑکیوں کے چرچ کے قریب تھی' اچا تک آتھیں اطلاع ملی کہ حکومت کو ان کے بارے میں خبر ہوگئی ہو اور حکومت نے ان کی سرکو بی کیلئے پچھسوار بھیجے ہیں' یہ لوگ وہاں سے کے بارے میں خبر ہوگئی ہے اور حکومت نے ان کی سرکو بی کیلئے پچھسوار بھیجے ہیں' یہ لوگ وہاں سے بھاگے اور جلدی ہے اس چرچ میں چھپ گئے۔ پچھ دیر بعد انہیں اس طرح کی آ واز آئی جیسے گھڑ موار واپس جارہے ہوں' انہوں نے اطمیعان کا سانس لیا' وہ ایک دوسرے سے کہنے گئے کہ کہا تی اور ان لڑکیوں کو آپس میں تقدیم کریں۔ جب صبح ہو جائے گی تو ہم یہاں سے نکل جا نمیں گے۔ اتفاق سے لڑکیوں کی تعدان لڑکیوں سے ایک خیا تھی میں جب میں ہو جائے گی تو ہم یہاں سے نکل جا نمیں گے۔ اتفاق سے لڑکیوں کی تعدان لڑکیوں کو باند ھنے کے بعدان لڑکیوں کے عدان لڑکیوں سے میں ہو جائے گی تو ہم یہاں سے نکل جا نمیں گے۔ اتفاق سے لڑکیا تی ان سے استفادہ کی ہوات میں سے کوئی بھی کنواری نہیں تھی۔ چرچ کا بڑا را اب پہلے ہی ان سے استفادہ کر دکا تھا۔ جب ہو ڈاکو با ہر نکلے تو ان میں سے ایک نے یہ شعار کے:

چ چ کی لڑکیاں جو کنواری تھیں ہمارے پاس قوان کی بڑی عجیب کہانی ہے ہم میں لڑکیوں کو لے کڑ جوصوفی تھیں اور نیک نام تھیں ایک طرف چلے تو تجیب بات سامنے آئی ہم شہر میں نقب ڈالنے چلے تھے گراس شہر کے درواز بے قو پہلے ہی کھلے تھے اس شعر سے رہایت ٹابت ہوتی ہے کہ صوفیہ سے مرادعیسائی راہیا کیں ہیں۔(۱۳۴۲) اس لئے عام طور پرعلائے امت أون بے لباس كوناليند كرتے ہيں۔

این تیمیہ نے ابوشخ الاصبانی کی سند نقل کیا کہ ابن سیرین کواطلاع ملی کہ بعض لوگ اوئی لباس کو پیند کرتے ہیں تو علامہ ابن سیرین کہنے لگے 'دبعض لوگ ایسے ہیں جو اُون کو پیند کرتے ہیں اور حضرت عیسی علیہ السلام کے ساتھ اس کی مشابہت دیتے ہیں حالانکہ حضور ہی سنت اتباع کے ذیادہ قابل اور لائق ہے۔ حضور سوت کے بنے کیڑے بہنتے تھے۔'(۱۳۵)

الجوزی مے منقول ہے کہ احمد بن الی الجواری کہتے ہیں جھے سے سلیمان بن ابوسلیمان نے پوچھا یہ لوگ اون کا لباس کیوں پہنتے ہیں؟ میس نے کہا تواضع اختیار کرنے کیلئے۔وہ کہنے گے بیہ لوگ اُون کا لباس بہن کر تو تکبر کرتے ہیں۔

سفیان توری سے منقول ہے کہ انہوں نے ایک آدمی کو ادن کا لباس پہنے ہوئے دیکھا تو اے کہا تیرا پرلباس بدعتیوں والا ہے۔ حسن بن رئیج سے منقول ہے کہ انہوں نے نقل کیا ہے عبداللہ بن المبارک نے ایک آدمی کودیکھا کہ اس نے اُون کا لباس پہنا ہوا تھا' تو دُور سے دیکھ کر ہی کہنے کے مجھے بدنالپندے بجھے بینالپند ہے۔

بشر بن حارث ہے کس نے اونی لباس بارے پوچھا تو ان کے چہرے پر نا گواری کے اثر ات ظاہر ہوئے اور انہوں نے کہاریشم اور معصفر کیڑے پہننا جھے اون پہننے سے زیادہ پہند ہے۔ ابوسلمان الدارانی سے منقول ہے کہانہوں نے ایک آ دی کواونی لباس پہنے دیکھا تو اس سے پوچھا کہ کیڑ ہے تو تو نے زاہدوں والے پہنے ہوئے ہیں جھی ایسا عمل بھی کیا ہے؟

نضرین قمیل ہے ایک صوفی نے کہا'' آپ اپنااونی جبہ بچیں گے؟'' تو وہ کہنے لگے جب شِکاری اپناجال ہی چج دی توشکار کس چیز ہے کرے گا۔''(۱۳۲)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری باتیں منقول ہیں۔

يه بحث تو تقى لباس كے حوالے سے۔

جہاں تک خانقا ہوں کیوں اور مزاروں یا دنیا سے علیحدگی اور عزلت اختیار کرنے کا تعلق ہے تو میر محل عیسائی را ہوں سے ماخوذ طریقہ کارہے۔جس طرح ہم نے گزشتہ صفحات میں جامی

ے حوالے سے نقل کیا ہے کہ سب سے پہلے جو خانقاہ تعمیر ہوئی اسے شام کے عیسائی بادشاہ نے رمایہ سے میسائی بادشاہ نے رمایہ اللہ میں تعمیر کیا تھا۔ (۱۳۷۷)

بی خانقا ہیں عیسا کیوں کی ان خانقا ہوں سے مشابہت رکھتی ہیں جوانہوں نے مختلف مقامات پر تغییر کی تھیں ، جس طرح انہوں نے بلندستونوں پر چڑھ کر دنیا ہے وُ وری افتیار کر کے بیغیرات بنائی تھیں اور وہاں طویل عرصے تک عبادت کرتے رہے ای طرح صوفیوں نے بھی ای طرح کی خانقا ہیں ایجاد کیں اور را ہباؤں سے مشابہت افتیار کی۔مؤقف بیا فقیار کیا گیا کہ اس علیحدگی کی عبادت کا مقصد نفس کو پاک کرنا ، فقر اور خشوع و خضوع حاصل کرنا ہے ، طالا نکہ ایسانہیں ہے۔صوفی اپنی کتابوں میں لکھتے ہیں ''پاکی کا مطلب بینہیں ہے کہ انسان اپنے جمم کو صرف روز ہے کے وزید کے در کے جب پاک کر نے بلکہ اس سے بھی بالائز ہے کہ انسان والدین اور بیوی بچوں کی محبت کو بھی ترک کرد نے بہاں تک کہ وہ قوام کی زیادہ بہتر انداز میں خدمت کرسکے تاکہ اس کی محبت محدود نہ ترک کرد نے بہاں تک کہ وہ قوام کی زیادہ بہتر انداز میں خدمت کرسکے تاکہ اس کی محبت میں کہ بواور اس کی محبت ہی وہ بہتر انداز میں خدمت کرسکے تاکہ اس کی محبت میں کہ بواور اس کی محبت می وہ بہتر انداز میں خدمت کہ بیا ترک کرد نے نیاوی اشیاء کی قیود سے آزاد ہو جائے 'مادی معاملات کو انسان نیت کی خدمت کیلئے ترک کرد سے انسان دنیاوی اشیاء کی قیود سے آزاد ہو جائے' مادی معاملات کو انسان نیت کی خدمت کیلئے ترک کرد سے انسان دنیاوی اشیاء کی قیود سے آزاد ہو جائے' مادی معاملات کو انسان نیت کی خدمت کیلئے ترک کرد سے انسان دنیاوی اشیاء کی قیود سے آزاد ہو جائے' مادی معاملات کو انسان نیت کی خدمت کیلئے ترک کرد سے درخضوع کا مطلب بیہ ہے کہ انسان اپنے اراد سے کو کمل طور پر اللہ کے اراد سے کہ کا نسان دنیادی اللہ کے انسان اپنے اراد سے کہ کمل طور پر اللہ کے اراد سے کہ کہ کی کہ کہ کہ کا دیا کہ کہ کو کرد ہے۔'' (۱۳۸)

ڈاکٹر قاسم غی وضاحت نے قل کرتے ہیں' عیسائیوں نے صوفیوں کو بہت سے طریقے اور عادات سکھائیں تا کہ وہ محنت' مشقت کر کے اپنے رب کا قرب حاصل کریں' اس کیلئے بنیادی طور پر مہانیت والاطریقہ استعال کیا گیا جس میں ہوتا یہ تھا کہ ایک شخص اپنے گھر بار اور اجتاعی زندگی سے علیحدگی اضیار کرے اور عبادت کے ذریعے تمام سوچوں اور صلاحیتوں کو مریحز کرے۔ مسلمانوں میں خانقا ہوں کا تصور کم تھا' جبکہ عیسائیت کی بنیاد ہی ای پرتھی۔ عیسائیوں نے اپنے نظام کومسلمانوں میں داخل کیا۔'(۱۳۹)

مشہور انگریز مستشرق نیکلسن جوتصوف کے موضوع پر وسیج مطالعہ رکھتے تھے اور اس موضوع پران کی گئ کتب بھی ہیں' زمانہ وسطیٰ میں زاہدوں کے طور طریقوں کے حوالے سے لکھتے میں: "اسلامی تعلیمات تو تھیں کہ اسلام میں رہانیت نہیں ہے گرصوفی طویل عرصے تک اس کے خالف طلتے رہے۔ اسلام کے ابتدائی دور میں زبد کا موجودہ نظام ہمیں کم ہی ملا ہے۔ کہا جاتا ہے کہ سب سے پہلی خانقاہ فلسطین میں رملہ کے مقام پر بنائی گئی تھی جوآ ٹھویں عیسوی صدی میں تغیر ہوئی تھی اس کو بنانے والا ایک عیسائی راہب تھا۔صوفیوں نے بعض ایسی احادیث ذِکر کی ہیں جس سے بیاشارہ ملتا ہے کہ حضور کنے دوصد ہوں کے بعد مسلمانوں کوعلیحد گی اور عزالت کی زندگی اختیار کرنے کی اجازت دی ہے۔ تاریخ کامطالعہ کیاجائے تو تقریباً تنے ہی عرصے کے بعد اسلام میں رہانیت کا نظام ظاہر ہوتا ہے۔ بیحقیقت ہے کہ اسلامی دنیا میں تصوف کا نظام اور اس کیلئے با قاعدہ ایک نظم وضبط والی زندگی ابتدائی دور میں نہیں ہے۔ یانچویں صدی ہجری میں جو کتا ہیں تصنیف ہوئیں اوران میں تصوف کے حوالے سے جو بحث کی گئی مثلاً ابوطالب کی کی کتاب'' قو ة القلوب'' ابونعيم كى كتاب''حلية الاولياء' قشيرى كى كتاب''الرساله'' وغيره ميں خانقا ہوں اور مزاروں کے مضبوط نظام کا بہت کم ذِ کرماتا ہے۔ تیسری اور چوتھی صدی ہجری میں ہم و کیھتے ہیں کہ صوفیوں کے بڑے بڑے رہنماموجود تھے ان کے گردمریدوں کا جمکھنا ہوتا تھا جوان سے طریقت اورتصوف کے بنیادی اصول سکھتے۔اس ہے ہمیں معلوم ہوتا ہے کہ مریدوں نے اپنے رہنے کیلئے ر ہائش گاہوں کا انظام کیا گریہ رہائش گاہیں یا قیام کا طریقہ مربوط ادر مشحکم نہ تھا'جس کوجیسی سہولت ملتی وہ ویسے بی اختیار کر لیتا۔

مقریزی سے نقل کیا ہے کہ خانقاہوں کا نظام پانچویں صدی ہجری میں آیا جو نقریباً
گیارہویں صدی عیسوی بنتی ہے۔اگر مقریزی کے اس بیان کو مان لیا جائے تو اس سے معلوم
ہوتا ہے کہ تصوف کا خانقاہی نظام جس میں مریدا پینے شخ کے پاس حاضرہوت وہ انہی عرصے میں
معظم اور مضبوط ہوا۔ یہ بات کی حد تک درست اس لئے بھی معلوم ہوتی ہے کہ قزویٰی اپنی کتاب
'' آتا را البلاد'' میں ابوسعید بن ابی الخیرالتوفی 1049ء کے حوالے سے نقل کرتا ہے کہ سعید ابوالخیر
سب سے پہلے خانقاہی نظام کو ضع کرنے والا اور اس کا بانی تھا۔ اس نے تصوف اور خانقاہی نظام
کیلئے قواعد اور قوانین بیان کے۔ یہ دوسوبرس بعد کا واقعہ ہے یعنی 450 اور 650 کے درمیان۔

ای عرصے میں بینظام پھیلا اور اس میں بھی گئی نئے فرقے معرض وجود میں آئے مثلاً عدویہ قادر بیہ اور رفاعیہ۔اس طرح اور بھی کئی طریقے معرض وجود میں آئے جن کی وجہ سے تصوف کو تیزی کے ساتھ اسلامی معاشرے میں سرائیت کرنے کا موقع ملا۔''(۱۴۴)

اسلامی تعلیمات کا مطالعہ کیا جائے تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن وسنت میں اس طرح کی خرافات کا کوئی وجود اور گنجائش نہیں ہے۔ مزارول ٔ خانقا ہوں اور تکیوں کا کوئی شہوت ہمیں اسلامی تعلیمات میں نہیں ملتا۔ مسلمانوں کو اللہ تعالیٰ نے تھم دیا ہے کہ وہ عبادت کیلئے مساجد تعمیر .

کریں اس طرح انہیں سے تھم دیا گیا ہے کہ اپنے گھروں کو قرآن پاک کی تلاوت اور عبادت کے ذریع آبادر کھیں۔ اس طرح کی خانقا ہیں اور مزار بنانے کا مقصد صرف اور صرف یہی ہے کہ مسجدوں کی شان کم کی جائے 'لوگوں کو ان سے دُور کیا جائے تا کہ یہ خانقا ہیں مساجد کی جگہ لے سیس۔اسلام نے عبادت اور نے کرکیلئے خانقا ہوں کی بجائے مساجد کا نظام وضع کیا اس بارے میں ابن الجوزیؒ فرماتے ہیں ''جہاں تک خانقا ہوں اور مزاروں کا تعلق ہے تو اسے ماضی میں بعض ایک ابنور کی نیاو پر بی غلط کوگوں نے انفرادی عبادات کی بنیا و پر بی غلط علی ہے اور اسلام میں اس کی کوئی شخبائش نہیں۔

1- يه بدعت ہے جوانہوں نے ایجاد کی مسلمانوں کی عبادت گاہ تو مسجد ہے۔

2-اس کا مقصد مجد کے مقابلے میں ایک عبادت گاہ تعمیر کرنا ہے تا کہ مجد میں مسلمانوں کی جعیت کم ہو۔

3-مساجد کی طرف جانے والے قدم اور اس پر حاصل ہونے والے ثو اب ہے وہ محروم ہو گئے۔

4-اس میں عیسائیت کے ساتھ مشابہت ہے کہ وہ بھی اس طرح کے انفراوی چرچی بٹا کراس میں علیحدگی اختیار کرتے ہیں۔

5-انہوں نے شادی دالی سنت ترک کردی حالا تکہ ان میں سے اکثر جوان اور شادی کے محتاج ہوتے ہیں۔ محتاج ہوتے ہیں۔ 6-انہوں نے اپنے کئے مخصوص علامات مقرر کرلیں اپنے لئے زاہداور صوفی کالفظ وضع کر لیا اور پیطریقہ بن گیا کہ لوگ ان کی زیارت اور برکت حاصل کرنے کیلئے وُوروُور سے ان کے پاس آنے گئے۔ آہتہ آہتہ میسارامعاملہ ایک کاروبار کی شکل اختیار کر گیا۔

جہورِ متاخرین کوہم نے تو دیکھا ہے کہ وہ ان خانقا ہوں میں عیش وعشرت کی زندگی گزارتے ہیں کھانے پینے کی فراوانی ہوتی ہے وقص وسر ورسے لذت حاصل کرتے ہیں ہر ظالم جابر سے بھی و نیا طلب کرتے ہیں۔ عام طور پر بیخ افقا ہیں سرمایہ داراور ظالم لوگ بناتے ہیں اوران کی تعمیر میں بھی حرام مال ہی استعال ہوتا ہے۔ شیطان ان کے ذہن میں بیخیال ڈالٹا ہے کہ تم نے اب تک حرام طریقوں سے جو کمایا' اس طرح کی خانقا ہیں اور مزار بنا کرتم اس کا فدیداور کفارہ ادا کر سکتے ہو۔ ان خانقا ہوں میں کھانے پینے اور شنڈ ہے پانی کا اعلی انتظام ہوتا ہے۔ اب اگر و یکھا جائے تو وہ بحوک اور تقویٰ والی زندگی اور وہ جنید بغدادی والی محت نہیں رہی۔ خانقا ہوں میں و یکھا جائے تو وہ بحوک اور تقویٰ والی زندگی اور وہ جنید بغدادی والی محت نہیں رہی ۔ جب یہ با تمی طویل ہو وہ باتی ہیں تو وہ سرنیہ وڑا کر بستر میں گھس جاتے ہیں اور ان پر نیند طاری ہوجاتی ہے۔ بھی اان سے سر جھکانے اور سوچنے بارے بو چھا جائے کہ وہ صوفی ایسا کیوں کر رہا ہے اور اس کے مقابلے میں عبادت کیوں نہیں کرتا' تو وہ یہ کہد کر جان چھڑا لیتا ہے کہ میں اس وقت اپنے ول میں اپنے رب عبادت کے بارے میں سوچ رہا ہوں۔

جھے پیاطلاع بھی ملی ہے کہ ایک خانقاہ میں کی شخص نے قرآن پاک کی علاوت کی تواسے منع کر دیا گیا۔ ای طرح ایک اور آدمی نے حدیث پڑھی تو کہا گیا کہ بیاس کی جگہ نہیں ہے۔''(۱۳۱)

ابن الجوزى نے اپن سند كے ساتھ الك حديث نقل كى ہے كدابو عامر قرماتے ہيں " ہم حضور كے ساتھ الك سريد ميں الك آوى نے غارو يكھا جس بيں پانى اور كھانے پينے كى كے ساتھ الك سريد ميں تو اس مخص كے ول بيں خيال آيا كدوہ اس غار ميں بى قيام كر ئے جو بھھ اس ميں موجود ہے وہى اسے كھانے پينے كيلئے كانى ہوگا' اس غار ميں پانى كے ساتھ كچھ ہے ہے ہوئياں بھى موجود ہے وہى اسے كھانے پينے كيلئے كانى ہوگا' اس غار ميں پانى كے ساتھ كچھ ہے ہے ہوئياں بھى

تھیں'اس کا خیال ہوا کہ وہ دنیا سے علیحدگی اختیار کر کے بہاں عبادت کر ہے۔ وہ فخص کہنے لگا کہ اگر میں صفور سے اجازت لوں اور اُن سے پوچھلوں تو میں ایبا کرلوں' ور نہیں۔ وہ حضور سے پاس آیا اور کہنے لگا اے اللہ کے بیاں عباد کے بیاں عاد پر سے گزراجس میں پانی اور کھانے پینے کی کچھ چیزیں موجود ہیں' میرے ول میں خیال آیا کہ میں اس غار میں قیام کروں اور دنیا سے خلوت اختیار کروں۔ حضور سے فرمایا مجھے یہودیت اور عیسائیت کی تروی کیلئے نہیں بھیجا گیا' بلکہ مجھے تو ویس میں میں میں جھیجا گیا' بلکہ مجھے تو ویس حنیف کے ساتھ بھیجا گیا ہے۔ اس ذات کی تم جس کے قبضے میں محمد کی جان ہے' اللہ کے راستے میں ایک دِن اور ایک رات کا سفر کرنا دنیا و ما فیہا ہے بہتر ہے۔'' (۱۳۲)

یہ بات بھی ٹابت ہوتی ہے کہصوفی عام طور پر راہبوں کے مواعظا اور درسوں بیں جاتے تھے' اسے سنتے تھے اوران کی باتوں کو آ گے نقل کرتے تھے۔ یہ باتیں نصوف کی بنیاد ٹابت ہو میں اور صوفی بڑے فخر سے انہیں نقل کرتے ہیں۔

ابراہیم بن ادھم جوا کا برصوفیاء میں سے ہیں اس بات کوصراحنا نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں

'' مجھے معرفت کاعلم ایک راہب سے ہوا جس کا نام سمعان تھا۔ میں اس کے چرج میں گیا اور اس

سے پوچھا سمعان تم کتنے عرصے سے یہاں پر ہو؟ وہ کہنے لگا سر برس سے۔ میں نے اس سے

پوچھا تم کھاتے کیا ہو؟ وہ کہنے لگا اے صنفی اس سے تمہارا کیا تعلق؟ میں نے کہا میں جانا چاہتا

ہوں تو وہ کہنے لگا ایک رات میں ایک دانہ۔ میں نے کہا تیرے ول میں ایک کون ی آئی ہوئر ک

ربی ہے کہ مجھے کھانے کی فکر نہیں ہوتی اور ایک دانہ ہی تیرے لئے کافی ہوتا ہے۔ اس نے کہا تو

ربی ہے کہ مجھے کھانے کی فکر نہیں ہوتی اور ایک دانہ ہی تیرے لئے کافی ہوتا ہے۔ اس نے کہا تو

اپنے چجھے دیکھ رہا ہے؟ میں نے کہا ہاں۔ کہنے لگا یہ سب لوگ سال میں ایک ون میرے پاس

میری تعظیم ہوتی ہے اور جمھے عزت وشہرت ملتی ہے۔ اس ایک ون کی خاطر میں یہ ساری محنت و مشقت کرتا ہوں اس لئے اے صنفی

مشقت کرتا ہوں ایک گھڑی کی عزت کہلے میں پورا سال ریاضت کرتا ہوں اس لئے اے صنفی

مشقت کرتا ہوں ایک گھڑی کی عزت کہلے میں معرفت کے سوتے پھوٹے گئے اس نے کہا میں کھے

كچهاور باتي بتاؤل؟ ميس نے كہا بال-اس نے كہا جج ج سے باہر چلتے ہيں جب ہم باہر كے تو ہمارے سامنے ایک گھڑا سالایا گیا جس میں بیس کے قریب دانے تھے اس نے مجھے کہا آؤاب چرچ میں چلو جو میں نے تحقیر دیا ہےوہ ان سب لوگوں نے دیکھ لیا۔ جب ہم چرچ میں داخل ہوئے تو وہ سارے عیسائی زائرین استھے ہوگئے اور کہنے لگے اے منٹی تھے ہمارے شخ نے کیادیا تھا؟ میں نے کہااس نے اپنی خوراک میں سے تھوڑا ساحصہ جمھے دیا ہے۔وہ کہنے لگے تو اس کا کیا كرے گا؟ ہميں دے دے ہم اس كے زيادہ حقدار ہيں جوتو مائلے گا ہم مجھے اس كى قيت ديں گے۔ میں نے ان سے کہا ہیں دینار۔ انہوں نے مجھے فوراً ہیں دیناروے دیئے وہاں ہے دوبارہ میں را ہب کے پاس آیا'وہ کہنے لگائم نے بہت برا اموقع گنوادیا' خدا کی قتم اگرتم ان ہے ہیں ہزار دینار کا مطالبہ کرتے تو میرے اس تبرک کی خاطر تنہیں وہ بھی دے دیتے۔ دیکھاے صنفی' کتی عزت اوراحتر ام کامقام ہے جو مجھے دے رہے ہیں کیا تیرارب جس کی تو عبادت کرتا ہے اس سے زیادہ تجھے عطانبیں کرے گا؟اور کیاوہ اس سے زیادہ عبادت کامتحق نہیں ہے؟''(۱۴۳) حضرت صوفی بزرگ جوری نے ایک اورصوفی سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں' ایک دفعہ میں نے سنا کہ روم میں ایک راہب ہے جوایک جج چ پر گزشتہ ستر برس سے مقیم ہے' رہبانیت اختیار کئے ہوئے ہیں میں نے کہاواہ عجیب بات بئر ببانیت کی شرطاتو حیالیس برس کی ہوتی ہے یے تخف ستر برس تک کیوں جمہ جی میں بیٹھارہا؟ چنانچہ میں اس کی طرف چل پڑا تا کہ اس ہے ستر برس تک قیام کی وجہ یو چھ سکول۔ جب میں اس کے چرچ کے قریب پہنیا تو اس نے چرچ کا وروازہ کھولا اور کہا: اے ابراہیم مجھے پت ہے تم کیوں آئے ہوئیں یہاں پرستر برس ہے رہانیت کی وجہ ہے مقیم نہیں ہوں ' بلکہ میرے پاس ایک کتا ہے جو بڑاخ لمرناک اور وحثی ہے میں یہاں اس کی دیکھے بھال کرتا ہوں اورلوگوں کواس کے شرہے بچاتا ہوں ورنہ مجھے اتناعرصہ یہاں قیام کی کیا ضرورت تھی۔ جب میں نے اس کی یہ بات نی تو میں نے کہاالی اتو اینے معاملات میں مختار اور کارساز ہے جاہے تو صلالت میں ہے انسان کورہنمائی دے اور اسے سیدھارات دکھادے۔ وہ کہنے لگا ہے ابراہیم: تم لوگوں کے پیچھے کیوں بھاگ رہے ہو جا دَاپے نفس کواورایے آپ کوتلاش ۔ حرو جب سہیں اپنانفس مل جائے تو اس کی تگرانی کرواورلوگوں کواس کی تکلیفوں سے بچاؤ۔ اس لئے کہانسانی خواہشات روزانہ ہمارے سامنے تمین سوساٹھ مختلف رنگوں میں آتی ہیں'ان پرتقذیس کا پردہ پڑا ہوتا ہےاور پیخواہشات ہمیں گراہی کی جانب بلاتی ہیں۔'' (۱۳۴۳)

شعرانی نے بعض صوفیاء کے حوالے نقل کیا ہے کہ وہ عیسائیوں کی رہبانیت کو درست شعرانی نے بعض صوفیاء کے حوالے نے نقل کیا ہے کہ وہ عیسائیوں نے حضور کی طرف ایک سمجھتے تھے ان کا خیال تھا کہ رہبانیت عین حق اور ثواب ہے چنانچہ انہوں نے حضور گئے دہیں۔'' حموثی حدیث منسوب کی ہے کہ حضور نے فرمایا'' راہبوں کوچھوڑ دو وہ جوچا ہیں کرتے رہیں۔''

اس سے صوفیاء نے بیٹابت کیا کہ جس طرح دارالاسلام میں جزید دے کرکافروں کورہنے
کی اجازت ہے اور وہ آزادی کے ساتھ اپنے تمام معاملات سرانجام دے سکتے ہیں' اس طرح
راہوں کا بیٹل بھی درست ہے اور انہیں اس کی اجازت دی جانی چاہئے۔ اس حوالے سے صوفیاء
کی منطق یہ ہے کہ یہ بڑا باریک مسئلہ جے تصوف کے سمندر میں خوط خوری کرنے والے ہی سمجھ
کے ہیں۔ (۱۲۵)

شعرانی نے طبقات کبرئی میں ابراہیم بن عصفیر کے حوالے سے نقل کیا ہے ''وہ صاحب کشف سے ان کے کشف کے حوالے سے بہت سارے واقعات مشہور ہیں' بجین سے بی کرامات کا ظہور شروع ہوگیا' کئی باراہیا ہوا کہ جب وہ شہر میں داخل ہوئے تو وہ لومڑی اور نیجو اور اس طرح کے دوسرے جانوروں پرسوار ہو کرآتے' کی سواری کے بغیر بی وہ پانی پر چلتے 'ان کا ببیثا ب دودھ کی طرح سفید ہوتا' اس طرح اس سے اور بھی بہت ساری کرامات کا ظہور ہوتا تھا' وہ عام طور پر چرجی میں بی سوتے ہے کونکہ اس کا کہنا تھا کہ عیسائی مسلمانوں کی طرح چرچوں میں سے جوتے چرجی میں ہی ہے جوتے چوری نہیں کرتے ۔ وہ یہ بھی کہتے تھے میر نے زد یک روزے کی حقیقت بھی ہے کہ عیسائیوں کے روزے کی طرح روزے کے دوراان بھر ورزے کے دوران بھی کا گوشت نہ کھایا جائے 'وہ مسلمان جوروزے کے دوران بھری کا گوشت نہ کھایا جائے 'وہ مسلمان جوروزے کے دوران بھری کری اور مرغی کا گوشت کھاتے ہیں' میر نے زدیک ان کاروزہ باطل ہے۔'' (۱۳۹)

 ھخص نے پوچھا''ابوممئن پر اہب حکمت کی ہائیں کرتے ہیں' حالانکہ ہمارے نزدیک بیدائر واسلام سے خارج اور گمراہی کی زندگی بسر کررہے ہیں' یہ کیسے ہوسکتا ہے؟ تو اس نے کہا یہ سب پچھ بھوک کی کرامات ہیں۔ جب انسان اپنے آپ کو بھوکا رکھتا ہے بھی تو وہ حکمت کے اعلیٰ مقامات پر فائز ہوتا ہے۔'' (۱۲۷)

اصبهانی نے ابراہیم بن جنید ہے بھی نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں ''میں نے یہ اشعار محمد بن حسین البر جلانی کی کتاب کے پشت پر لکھے ہوئے دیکھے ہے

راہبوں کےمواعظ اوران کی مشقتوں کا ذکر رینہ مجمعہ میں سے

كافرول ہے اچھى باتوں كا ذكر

یالی باتیں ہیں جن سے ہاری ول کوشفاملی ہے

ہم انہیں سمیٹ لیتے ہیں ،اگر چہ بیکا فروں سے ہی کیوں نہوں

اچھائی کےمواعظ انسان کوعبرت دلاتے ہیں

اورائے قبروں سے مانوس کرتے ہیں

باليمواعظ بي كهجب انسان انهيس سنتاب

تودلوں میں غمول کے دریام وجرن ہوجاتے ہیں اور دِل زم ہوجاتا ہے' (۱۴۸)

ابوطالب کی نے حضرت عینی علیہ السلام سے نقل کیا ہے کہ وہ فرماتے ہیں' جواللہ سے مجت
کرتا ہے وہ قیام کو پہند کرتا ہے۔'' یہ بھی ان سے منقول ہے کہ انہوں نے ایک وفعہ راہیواں کے
ایک ایسے گروہ کو ویکھا کہ وہ کثرت عبادت کی وجہ سے سوکھ کرکا نٹائن گئے تھے، ان ہے پوچھاتم
کون ہو؟ تو کہنے گئے ہم اللہ کے بندے ہیں۔ ان سے پوچھا گیاتم اللہ کی عبادت کیوں کرتے
ہو؟ انہوں نے کہ اللہ نے ہمیں آگ سے ڈرایا' ہم اس سے ڈرگئے تو حضرت عینی علیہ السلام نے
فرمایا کہ اللہ پریچق ہے کہ جس چیز سے تم ڈر تے ہو'اس سے تمہیں محفوظ رکھے۔ حضرت عیسی علیہ
السلام اس سے آگے چل پڑے اور ایک اور گروہ کو دیکھا جواس سے بھی زیادہ اور شخت عبادت کررہ ہو۔ وہ کہنے لگے اللہ ۔۔ے ہمیں جنت کا شوق دلایا

اورا پن اولیاء کیلئے اس کا وعدہ کیا' اس کی امید بیس ہم عبادت کررہے ہیں' حضرت عینی علیہ السلام آگے نے فر مایا اللہ پریدی ہے کہ تم جو چیز طلب کررہے ہووہ تہہیں وے حضرت عینی علیہ السلام آگ چل پڑے تو ایک اور گروہ کو ویکھا' ان سے پوچھا تم کون ہو؟ وہ کہنے گئے ہم اللہ سے مجبت کرنے والے ہیں' ہم جہنم کے ڈرسے عباوت کررہے ہیں نہ بی جنت کے شوق سے' ہم صرف اللہ کی محبت' اس کی تعظیم کیلئے عبادت کررہے ہیں۔ حضرت عینی علیہ السلام نے فر مایا اصل میں تم اللہ کے دوست ہو' مجھے بھی تمہارے ساتھ ہی شہر گئے عبادت کر رہے ہیں۔ حضا بق جو پہلے دوگروہ تھان سے حضرت عینی علیہ السلام ساتھ ہی شہر گئے ۔ ایک اور روایت کے مطابق جو پہلے دوگروہ تھان سے حضرت عینی علیہ السلام نے یہ کہا گہ تم تو اللہ کے مقرب بندے ہو۔'' (۱۲۹)

اس بات سے ڈاکٹر عبدالرحلٰ بدوی نتیجہ اخذ کرتے ہوئے کہتے ہیں ''اس سے ثابت ہوتا ہے کہ مسلمان صوفی را بہوں کے مواعظ سننے میں کوئی حرج نہیں بچھتے سے ان کی روحانی مشقتوں اور کوششوں کا زِکر بھی کرتے اور ان سے استفادہ بھی کرتے ہمیں مسلمان صوفیوں کی بہت می کتابوں میں ایسے اقوال ملتے ہیں جس میں انہوں نے عیسائی را بہوں کے محنت ومشقت اور ریاضات وعبادات کی تعریف کی ہے۔''(۱۵۰)

ڈاکٹر بدوی نے اپنی کتاب میں مزید لکھا''مسلمانوں اور عیسائیوں کے درمیان اختلاط اور باہمی ملاقا تیں جرہ کے علاقے میں ہو کیں جو بلا یورب میں آتا ہے۔ اس کے علاوہ کوفۂ وشق نجران اور بالخضوص وہ تمام عرب قبائل جن میں اسلام سے پہلے عیسائیت کا دور دورہ تھا مثلاً بوتغلب قضاعہ تنوخ اور اس طرح کے مقامی قبائل ہیں جن میں اسلام آنے کے بعد بھی عیسائیت کے آثار باتی سے چنا نچانہوں نے عیسائیت کے اثرات کو بہت جلدی قبول کیا اور بیمقام مسلمانوں اور عیسائیوں کے درمیان ملاقات کیلئے اہم تابت ہوئے۔ ان علاقوں کے بارے میں یہاں تک مشہور ہے کہ یہاں کے صوفی و بنی معاملات میں عیسائی راہبوں سے مشورہ لیا کرتے تھے عبدالواحد بن زید عمائی اور اوسلیمان الدارانی نے اس کے حوالے ہے بہت سے اقوال نقل کئے ہیں۔'(۱۵۱)

یمی دجہ ہے کہ ٹیکلسن فون کر بمر ادر گولڈ زیبریہ کہنے پر مجبور ہو گئے ''اس مقام پر ہمیں ہے بات نہیں بھولنی جائے کہ تصوف کے ابتدائی دور میں اس پر عیسائیت کا بہت زیادہ اثر تھا' ابتدائی ز مانے کے صوفی صرف لباس ٔ خاموثی اور بھوک کے حوالے سے ہی عیسائی راہیوں کی تقلید نہیں کرتے تھے بلکہ ہمیں صوفیوں کی بہت ہی کتابوں میں اس طرح کے داقعات بھی ملتے ہیں کہ صوفی چرچوں میں جا کرراہبوں کے مواعظ سنتے یا راہبوں کی جانب سے تعمیر کردہ ستونوں پر جاتے اور ان کی بات سنتے ای طرح یہ بھی بات سامنے آتی ہے کہ بہت سارے صوفی اس طرح کے بلندو بالا ستون تغمیر کر کے اپنے متبعین کو دعظ ونصیحت کرتے تھے۔ بیسارے اموراس بات پر دلیل قطعی ہیں کہ زاہدوں کا بیرمسلک درحقیقت یہودیت اور عیسائیت کی تعلیمات سے ستفاد ہے ای طرح تورات ادرانجیل کی بہت ی آیات الی ہیں جنہیں مسلمان صوفیوں نے نقل کیا۔ نجیل میں مذکور واقعات جنہیں عیسائی راہب بیان کرتے تھے ایک وقت ایسا بھی آیا کہ مسلمان صوفیوں ان کونقل كرنے لگے۔اى طرن كالك مجموعہ ہے اسرائيليات كہاجاتا ہے جس كے بارے ميں كہا جاتا ہے کداے وہب بن مربدالتونی 628ء نے جمع کیا تھا۔عیسائیوں سے ہی کچھ واقعات نقل كركے الثعالبی التونی 1036ء نے كتاب لكھی جس كا نام اس نے " دفقص الانبيا" ركھا۔ بيہ كتاب اب بھى موجود ہے۔ (١٥٢)

جہاں تک ان اصطلاحات کا تعلق ہے جو صوفیوں کے ہاں رائج ہے جنہیں وہ نقل کرتے ہیں اور گاہے بگاہے اس کا استعال کرتے رہتے ہیں' انہیں پڑھ کریہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ یہ اصطلاحات اسلام اورعر بي زبان مين اجنبي جي عربي زبان مين جمين ان كاكوئي ماخذ نبيس ماتا بلكه ان كحروف اورالفاظ اس بات بردال بين كديدالفاظ عيسائيت سے لئے گئے اوران كامعنى بھى عيسائى غرب میں ہی رائع ہے مثلاً "نامول رحوت رجوت لاہوت جروت ربانی روحانی نفسانی جسماني مقعشعاني وحدانيهٔ فردانيهٔ رببانيهٔ عبود بهٔ ربوبهٔ الوهیهٔ کيفو فيدوغيره وغيره " (۱۵۳) یہ بات قابل ذکر ہے بلکہ قابل دید ہے کہ جو مخص تصوف کی طرفداری کرتے ہوئے اے عیسائیت اور ربهانیت سے علیحد ہ ایک مسلک قرار دیتا ہے وہ بھی بالآخریہ ماننے پرمجبور ہوجا تا ہے کہ بہر حال تصوف کے مصادر میں ہے ایک اہم مصدر عیسائیت ہے اور یہ کہ تصوف نے بہت سے مقامات پر عیسائیت ہے استفادہ کیا۔ اگر چہ اس کے ساتھ ساتھ وہ اس بات پر بھی اصرار کرتے ہیں کہ تصوف ایک اسلامی چیز ہے والا نکہ ان کی ان دونوں باتوں میں تعارض اور تاقض ہے۔ جس کا وہ انکار کرتے ہیں اگلے بی الفاظ میں اسے ثابت کرتے ہیں اور جے وہ ثابت کرتے ہیں اور جے دہ ثابت کرتے ہیں چند سطر دں بعد بی اس کا انکار کردیتے ہیں۔ جس معلوم ہوتا ہے کہ ان کے ہال فکری گہرائی اور گیرائی اور گیرائی نور کی سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے ہال کے پاس کیرائی نہیں ہے۔ یہ کری تہی دامنی بی ہے کہ وہ تصوف کا دفاع کرنے سے عاجز ہیں ان کے پاس ایسا کوئی حیاز ہیں جس سے وہ تصوف اور عیسائیت کو علیحدہ ثابت کر سکیں ۔ ایک بی وقت میں وہ اس کے حوالے ہے اقرار بھی کرتے ہیں اور انکار بھی کرتے ہیں۔

ایک مشہور تحقق عیدائیت کومصا در نقوف میں سے ایک ہونے سے انکار کرتے ہوئے کہتا ہے'' بحث صرف نیہیں کہ نقصوف کے مصا در فاری اور ہندی ہیں' بلکہ بعض محققین تو یہاں تک کہتے ہیں کہ اس کے اور بھی بہت سارے روحانی مصا در ہیں جن میں سے وہ عیدائیت کا ذِکر بھی کرتے ہیں۔ اپنے مؤقف کو ثابت کرنے کیلئے یہ لوگ کہتے ہیں جا لمیت اور اسلام دونو ل ادوار میں عرب اور عیدائیوں کے درمیان تحاکف کا تباولہ بھی ہوتا رہا۔ عیدائیوں اور صوفیوں کی تعلیمات اور ان کے مواعظ ریاضت' خلوت اور عبادت میں بھی بہت حد تک اور صوفیوں کی تعلیمات اور ان کے مواعظ ریاضت' خلوت اور عبادت میں بھی بہت حد تک اور طریقے اپنے ایس کے اقوال را بہوں کے احوال ان کی عبادات اور لباس والے طریقے اپنے ہیں۔

نے ایک تناور درخت کی شکل اختیار کرلی۔اسلام ہے قبل بہت سے عرب زمانہ جاہیت میں عیسائی ہوتے تھے اوران عیسائیوں میں سے بہت سے راہب ہوتے تھے۔

گولڈز بہر کہتا ہے'' عیسائیت جس فقر اور زہدگی بات کرتی ہے اور جس طرح وہ فقر کوغنی پر ترجیح دیتی ہے اس طرح احادیث نبویہ میں بھی کچھا قوال ملتے ہیں جس ہے معلوم یہ ہوتا ہے کہ احادیث نبویہ میں بھی اس عیسائی فکر سے استفادہ کیا گیا ہے۔ فقر اور دنیاوی زندگی ہے فرار 'بر دراصل عیسائیت کے خیال ہیں۔ نیکلسن اس پر اضافہ کرتے ہوئے کہتا ہے کہ صوفیوں کے ہاں خاموثی اور ذکر کے جواصول ہیں وہ عیسائیت ہے لئے گئے ہیں۔

بہراری بحث تو تصوف کے ہارے میں زیز عبادت ٔ ریاضت اورلیاس کے حوالے سے تھی۔ جہاں تک تصوف کے روحانی اور فلسفیانہ ماخذ کا تعلق ہے تو اس کے بارے میں بھی بہت ہے اتوال ہیں۔ایک گروہ وہ ہے جوعیسائیت کو ہی تصوف کا فکری ماخذ مجھتا ہے۔ بلکہ بعض تو یہاں تک کہتے ہیں کے صوفیوں نے فلف عیسائیت سے ،ی لیا۔ غالباس کی وجہ بیر رہی ہوگی کہ تصوف اور عیسائیت کے بنمادی اصول منک لیاس عیادات اقوال اور ماٹر میں کوئی فرق نہیں ہے۔ جب ہم ان متشابہات اورمشتر کات پرنظر ڈالتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ تصوف کا بنیا دتو ہے، ی عیسائیت۔ یہ بات درست بھی ہے کیونکہ عرب اینے ابتدائی دور میں راہوں کی طرف میلان رکھتے تھے ان کی طرح جرچ بناتے تھے۔حظلہ الطائی کے بارے میں منقول ہے کہاس نے اپنی قوم کو جھوڑ کر ر بہانیت اختیار کر لی تھی۔ دیائے فرات کے کنارے براس نے چرچ تغیر کیا اور موت تک وہیں ر ہاقس بن ساعدہ کے بارے میں بھی یہی منقول ہے کہ وہ بھی فقروالی زندگی اختیار کرتا' دنیاوی عیش وعشرت ہے اجتناب کرتا تھا' انتہائی کم کھانا کھا تا تھا اور جنگلوں میں رہنے کو پیند کرتا تھا۔ ای طرح امیدین ابی کے بارے میں بھی منقول ہے۔اب یہی قس اورامیہ ہیں جنہوں نے اشعار کے ان کے مشہور دیوان ہیں اور ان دیوانوں میں ہمیں واضح طور پر نرہبی جھلک نظر آتی ہے۔ایے اشعار کے ذریعے وہ زہد کی تعریف کرتے ہیں اے اختیار کرنے کی ترغیب دیتے ہیں عرب چونکہ اشعارے بہت زیادہ متاثر ہوتے تھے اور قس اور امیہ کے اشعار تو دیسے بھی ان کے ہاں مشہور تھے اس لئے عربوں میں عیسائی افکار پھیلانے میں اور امیہ کا بہت بڑا ہاتھ ہے۔ میلوں تھیلوں کا بھی عرب کی معاشرت میں بہت بڑا کر دار تھا۔ مختلف مقامات پر بڑے بڑے میلے اور بازار لگتے تھے اور دُور دراز قبائل کے لوگ بھی ان میلوں میں شریک ہوتے تھے۔ یہ میلے جہاں کاروباری اعتبارے انتہائی مفید ہوتے تھے وہاں عرب ایپ معاشرتی اصول اور مقامی معاملات بھی ان میلوں کے مواقع پر بی حل کرتے تھے۔ ان میلوں میں عرب را بہب بھی آتے تھے اور چلتے پھرتے اپنے ند بہب کی تبلیغ کرتے تھے۔ وعظ کتے تھے کو گور کے دہت جہم اور حساب کتاب بارے بتاتے تھے۔

ہبر حال ان کی تعلیمات جس طریقے ہے بھی عرب کے اندر داخل ہوئیں 'یہ حقیقت ہے کہ جاہلیت کے زمانے میں عربوں نے ان ہے بہت زیادہ اثر لیااور عیسائیت ہی پچھ عرصے کے بعد تصوف کی بنیاد بی۔

یباں ایک اہم سوال پیدا ہوتا ہے کہ ہر محقق اور مفکر عیسائیوں اور صوفیوں کے درمیان مناسبت پیدا کرنے کی اور ان کے درمیان متفقہ امور تلاش کرنے کی کوشش کیوں کرتا ہے؟ وہ یہ کیوں نہیں کہتا کہ تصوف زمانہ جاہلیت کے معاشرت سے لگا گھاتا تھا'اس لئے عربوں نے اسے افقیار کیا'اس لئے کہ ذمانہ جاہلیت میں بھی اسی طرح کی عزلت اور خلوت نثینی کا رواج تھا'اس نمانے میں بھی عیش وآ سائش نہیں نہیں' کھانے کو بہت کم ملتا تھا۔اس حوالے سے بہاجا سکتا تھا کہ تصوف جاہلیت کے ابتدائی دور کا تمرہ ہے۔ اور تصوف اس مشکل وآ سائش سے وُور زندگی کا بی سلسل ہے جے عرب جاہلیت کے زمانے میں گزارتے تھے۔اس زمانے میں بھی اہل عرب تو ہم رہوئ کرتے تھے۔ یہ بھی تو کہا جا سکتا تھا کہ اسلام کی روح در اصل زمانہ جاہلیت کے وہ نیک اور جوع کرتے تھے۔ یہ بھی تو کہا جا سکتا تھا کہ اسلام کی روح در اصل زمانہ جاہلیت کے وہ نیک اور صالح اعمال ہیں' مثلاً وہ اس زمانے میں بیت اللہ کی خدمت کرنے میں مشہور تھے۔اگرکوئی شخص صالح اعمال ہیں' مثلاً وہ اس زمانے میں بیت اللہ کی خدمت کرنے میں مشہور تھے۔اگرکوئی شخص اس طرح کے اعتراض کرے کہ واس کے جواب میں یہ ہم جا سائیت ہی اس کا منبح اور ماخول کے اعتبار سے اس کی طرح باتوں کے قائل نہیں سے کو کہ ان کا قبائلی عرب نے نی ذات اور ماحول کے اعتبار سے اس کی طرح باتوں کے قائل نہیں سے کے کونکہ ان کا قبائلی عرب نے ذات اور ماحول کے اعتبار سے اس کی طرح باتوں کے قائل نہیں سے کے کونکہ ان کا قبائلی

ڈھانچاتحاداور جمعیت کامتقاضی تھا۔ لہذابات پھروہیں آتی ہے اصل عیسائیت تھی۔

جب ہم صوفی نظریات کا مطالعہ کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ سے مجت کیلے ہمیں ایسے الفاظ ملتے ہیں جوعیسائیت کے ہیں مثلًا لا ہوت اور نا سوت کا لفظ ہے۔ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ لا ہوت نے ناسوت میں حلول کیا ہینی خدا جو لا ہوت ہے اس نے سے علیہ السلام جو نا سوت ہے اس میں حلول کیا۔ جب کوئی صوفی تصوف کے اعلیٰ مقام پر فائز ہو جاتا ہے تو اس کیلئے اس طرح کا لفظ بولا جاتا ہے کہ لا ہوت نے ناسوت میں حلول کیا ہے۔ ای طرح لفظ کلہ ہے جوعیسائی فد جب میں اللہ اور کلا ہوت نے ناسوت میں حلول کیا ہے۔ ای طرح لفظ کلہ ہے جوعیسائی فد جب میں اللہ اور کلا تھی تا ہو گلوق کے درمیان ایک واسطہ ہے۔ بعض صوفی اسے حقیقت ندید قرار دیتے ہیں کہ وہ اللہ پاک کی سب سے پہلی خلوق تھے یا وہ کہتے ہیں کہ ذات اللی کیلئے سب سے پہلی خلوق تھے یا وہ کہتے ہیں کہ ذات اللی کیلئے سب سے پہلی نیوا اور باقی میں اس مراح مقان اور مادی اعتبار سے پیدا ہوئے۔ یہ خیالات مسلمانوں میں اس موت کی حدث و مبائیوں کے ساتھ ان کے بحث و مبائیوں کے ساتھ ان کا عیسائیوں کے ساتھ ان کے بحث و مبائیوں کے متا کہ مراح شائوں میں بھیل گئے اور انہیں اسلام کے قلع میں شگاف ڈالنے کا موقع ل عیسائیوں کے موت کے موت کے گلہ ہوں نے دب اور عبد کو جسد واحد میا۔ صوفی حضر ات محبت اللی میں اس صدتک غلو کرنے لگے کے انہوں نے دب اور عبد کو جسد واحد میا۔ صوفی حضر ات محبت اللی میں اس صدتک غلو کرنے لگے کے انہوں نے دب اور عبد کو جسد واحد میں اور کہنے لگے کہ درب نے عبد میں طول کرایا۔

مسلمانوں اورعیمائیوں کے درمیان ہونے والے حوار اور گفتگو کا نتیجہ بین کلا کہ عیمائیوں کو مسلمانوں کے قریب آنے کا موقع ملا اور انہوں نے مسلمان معاشرے میں اثر ونفوذ عاصل کا۔''(۱۵۴)

ڈاکٹر تفتازانی اس بات پر آدکرتے ہیں کہ تصوف کا ماخذ عیسائیت ہے۔ وہ مشہور مستشرقین کی بات کا آدکر تن ہوئے ہیں ''اس سے کوئی شخص انکار نہیں کرسکتا کہ صوفیوں کے بعض فلنے عیسائیوں سے اخذ کئے گئے ہیں' جیسا کہ حلاج' کہ اس نے بہت ی عیسائی اصطلاعات استعال کیں' مثلاً کلمڈلا ہوت' ناسوت وغیرہ ۔ لیکن میر چیزیں بہت بعد میں آئیں' اس طرح کے خیالات کا ملہور تیسری صدی جمری کے آخر میں ہوا۔ حالانکہ اس سے پہلے بھی دوصد یوں میں صوفی موجود

تھاس لئے قرین قیاس اور علمی انصاف یہ ہے کہ یہ کہا جائے کہ صوفی علمی اور عملی اعتبار سے اسلامی تعلیمات پڑیل کرتے ہیں ہاں یہ ہے کہ وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ ان میں بہت ی چزین عیسائی تعلیمات داخل ہو گئیں جس کی وجہ ہے بعض متشرقین کو یہ غلط نبی ہوئی کہ صوفیوں کا ماخذ ہی عیسائیت ہے۔'( 18۵)

تو بیساری گفتگو کا خلاصہ ہے۔ ہم تو قع کرتے ہیں کہ قارئین اسے پڑھ کرنتانج تک پہنچ جا کمیں گے۔ کیونکہ ہم نے اس میں بڑاواضح اور سادہ انداز اپنایا ہے۔

and the state of t

## ہندواور فارسی مذاہب

جہاں تک تصوف کی تعلیمات اوراس کے فلفے کا تعلق ہے اس کے اوراداوراذکار معرفت کے حصول کے طریقے نتا عاصل کرنے کا طریقہ نبیادی طور پر بیہ بندوادرز رشتی ندہب کا نچوڑ ہے اوراس سے کوئی شخص انکار بھی نبیس کرسکتا۔اس امریس شک دشبہ کی کوئی گنجائش نبیس ہے بلکہ تصوف پر تحقیق کرنے والے مسترقین اور مسلمان محققین اس حقیقت کا عام طور پر اعتراف کرتے ہیں حتی کے صوفی بھی اس فلا ہری حقیقت کا اعتراف کرتے ہیں۔

استاذ ابوالعلاء العفی مستشرقین کی اسلامی تحقیقات پر بحث کرتے ہوئے کہتے ہیں '' رجِدُ باہمین اور مارکس ہارٹن کا ایک بی خیال ہے' وہ یہ کہتے ہیں کہ تصوف اصل میں ہندوسوج کا پرتو ہے۔ ہائین اور مارکس ہارٹن نے اس بات کو ثابت کرنے کیلئے جتنا زور لگایا ہے' شاید بی کی اور نے لگا ہو۔ اس نے 1927ء اور 1928ء میں دو مقالے کھے' جس میں اس بات کو ثابت کیا۔ اس نے طاق بسطامی اور جنید کے احوال و واقعات نقل کرنے کے بعد یہ تیجہ اخذ کیا کہ تیسر کی صدی ہجری میں تصوف کا جب ظہور ہواتو وہ بہت حد تک ہندوافکار اور سوج سے ماتا جاتا تھا۔ طاح کے حالات نزندگی کا مطالعہ کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس پر ہندو جو گیوں کی سوج کا بہت زیادہ اثر تھا۔ دوسرے مقالے میں وہ یہ ثابت کرتا ہے کہ عام طور پرصوفی جن اصطلاحات کو استعمال کرتے ہیں' وہ فاری اور ہندمی زبان سے ماخوذ ہیں۔ آخر میں وہ یہ تیجہ نکا تیا ہے کہ تصوف ہندوازم کا دوسرانا م وہ فاری اور ہندمی زبان سے ماخوذ ہیں۔ آخر میں وہ یہ تیجہ نکا تیا ہے کہ تصوف ہندوازم کا دوسرانا م تیجہ ہوئے تھے' تا ہم وہ صوفیوں کی تھی ہوئے تھے' تا ہم وہ صوفیوں کی مطالعہ کرتا ہے' ان کے قدیم ثقافتی مراکز کا حوالہ دیتا ہے جو مختلف مما لک میں تھیلے ہوئے تھے' تا ہم وہ صوفیوں کی اصطلاحات پر توجہ نہیں دیتا ہے جو محتلف مما لک میں تھیلے ہوئے تھے' تا ہم وہ صوفیوں کی اصطلاحات پر توجہ نہیں دیتا ہے جو محتلف مما لک میں تھیلے ہوئے تھے' تا ہم وہ صوفیوں کی اصطلاحات پر توجہ نہیں دیتا ہم طرح ہارٹن نے کیا۔

ہار مین کا ایک مقالہ 1916 و میں چھیا، جس میں اس نے اس موضوع پر بحث کرتے ہوئے یہ اس نے اس موضوع پر بحث کرتے ہوئے یہ داراصل میں اس کے علاوہ اس میں کیود یت عیسائیت اورجد بدافلاطونی افکار بھی شامل ہیں۔ہار مین کا خیال ہے کہ جس شخص نے ان

تمام افکار کوتصوف میں شامل کیاوہ ابوقاسم الجنید البغد ادی التونی 297 مدے۔ لہذا جنید بغدادی پر بہت زیادہ تحقیق کرنے کی ضرورت ہے۔ مزیدوہ کہتا ہے تصوف کوغیر اسلامی اور ہندوالاصل ثابت کرنے کیلئے مارے یاس بہت سے دلائل ہیں:

1-صوفیوں کے تمام بڑے بڑے رہنما اورتصوف کی بنیادر کھنے والے غیر عربی تھے جیسے ابرا ہیم بن ادھم پشقیق البقی 'ابویز پیرالبسطا می' یجیٰ بن معاذ الرازی وغیرہ۔

2- نصوف كاظهورسب سے بہلے خراسان سے ہوا۔

3-اسلام ہے قبل ترکستان ایک ایسا مقام تھا جو بہت ساری ثقافتوں اور معاشر توں کا مجموعہ تھا۔اس میں جہاں مشرقی ربحان اور ثقافتیں ملتی ہیں وہاں مغرب کے خیالات اور ان کے فلسفے بھی رائح ہیں۔وہاں کے لوگ جب اسلام میں واغل ہوئے تو انہوں نے اسلامی تعلیمات اپنانے کے ساتھ وہاں رائح مشرقی اور مغربی فلسفوں کو بھی اس میں شامل کیا۔

4-مسلمان بذات خود ہندداثر ونفوذ کااعتراف کرتے ہیں۔

5- زہد کا اسلامی تصورا پی بنیا و کے اعتبار سے ہندوانہ ہے۔ تسلیم ورضا ہندوالاصل فکر ہے۔ ساحت کرنا' جنگلوں کا رُخ کرنا' میدونوں ہندوؤں کی عادات ہیں۔''(۱۵۲)

اس کے بعد استا عفی ہا ٹمین کے حوالے ہے لکھتا ہے ''مسکداس ہے بھی زیادہ چیجیدہ ہے' خراسان اور نیٹا پور کے مشائخ اور صوفیوں کے بڑے رہنماؤں کی زندگی کا مطالعہ کرنے ہے ہے بات واضح ہوجاتی ہے'اگر چہان پر کسی صد تک اسلامی تعلیمات کا بھی اثر ہے'اس کے باوجودان پر سی تعلیم نے 'تصوف کے بچھے دوسرے مراکز یعنی عراق اور شام کی بھی ہے۔ بعض معاملات ایسے ہیں جنہیں اسلامی اعتبارے درست نہیں قرار دیا جاسکا گران کا ماخذ عراق اور شام کے افکار ہیں' جو بعد میں صوفیوں کی تعلیمات میں شامل ہو گئے۔'' (۱۵۵)

استاد عفی اس مقالے میں کئی مستشرقین کا حوالد دیتا ہے جنہوں نے تصوف پر بحث کرتے ہوئے تقریباً وہی نتیجہ اخذ کیا جو ہار ممین اور ہارٹن نے کیا ہے۔

البيروني في سب سے زيادہ اس معالمے پر بحث كى انفول في مستشرقين اور و يكر محققين

یے بل ہندوازم اور تصوف کے درمیان قریم تعلق بیان کیا۔

البيروني ائي مشهور كتاب "تحقيق ماللهند من مقولة مقبولة في العقل الومو ذو الة" من العقل المعقل المولة المرجائزة لياجائد المرادة المرجائزة لياجائد المرادة المر

1-ارواح\_2-دنیاے فرار\_3-مختلف مقامات کوآگیں میں خلط ملط کرنا (۱۵۸)

ا دارون کے بھی قاری صوفیوں کی کتب کو پڑھ کراوران کی ریاضتوں اور مجاہدوں کا مشاہدہ کرکے ہندوؤں اور صوفیوں کے درمیان عظیم مشابہت کو سمجھ سکتا ہے؛ الخصوص اپنے آپ کو اذبت دینا مشقتیں برداشت کرنا مجبوک سانس رو کئے کی مشق کرنا مشہوتیں ختم کرنے کی کوشش کرنا گھراور بیوی بچوں نے فرارافقیار کرنا 'بیابانوں میں بیٹھنا 'شخ کے تصور کا مراقبہ کرنا 'وکر کے طریقے اوراس طرح کی اور بہت می عادات اور رسوم ہیں جن میں صوفیوں اور ہندوؤں کے درمیان مشابہت کو سمجھ سکتا ہے۔ یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ ان سارے افعال واعمال میں اسلام کا دُوردُ ورتک کو کی واسطنہیں ہے۔ جو تصوف کا جھنڈ ااٹھاتے ہیں ان کے پاس اپنا اس کی لیے شریعت کے مقارف کی درسے اس کی کے شریعت کے میں مدد مطے گی۔ وضاحت میں مدد مطے گی۔

سیدالطا کفہ جنید بغدادی جن کے بارے میں ابوالعباس عطاء کہتا ہے'' علم میں ہمارے امام' مقتدااور رہنما۔''(۱۵۹) جن کے بارے میں یہ بھی کہا جاتا ہے'' تصوف کے تین امام ہیں' چوتھا کوئی نہیں جنید بغدادی' ابوعبداللہ شامی اور ابوعثان نیشا پوری۔'' (۱۲۰)

نیکلسن نے جامی کے حوالے نظل کیا ہے کہ وہ کہتا ہے' جنید وہ سب سے پہلے محف ہیں جنہوں نے تصوف کم قامات پر تصوف کی جنہوں نے تصوف کم مقامات پر تصوف کی تعلیمات دیتے ہے۔''(۱۲۱)

یہ تینوں اقوال سید الطا کفہ جنید بغدادی کے مقام کو بیان کرنے کیلئے کافی ہیں۔ہم جنید بغدادی سے ابتدا کرتے ہیں' وہ کہتے ہیں''تصوف قبل و قال سے نہیں آتا بلکہ یہ بھوک ترک دنیا اوراجھی اور مرغوب چیزول سے دُورر ہے ہے آتا ہے۔ "(١٦٢)

ابو ہزید بسطامی سے سوال کیا گیا '' آپ کومعرفت کیسے حاصل ہوئی؟'' تو انھوں نے کہا '' بھو کے پیٹ اور نظے بدن کے ساتھ۔'' (۱۲۳)

طوی نے بی بن معاذ نے قل کیا کہ وہ کہتا ہے' اگر مجھے یہ پند چلے کہ بھوک بازاروں میں پک رہی ہے تو میں اپنے آخرت کے تمام طالبعلموں سے یہی کہوں گا کہ وہ بازاروں میں جائیں اوراس کے علاوہ اورکوئی چیز نہ تریدیں''(۱۲۴)

نفزی الرندی التونی 792 ه حاتم الاصم نقل کرتے ہیں کہ اس نے کہا''جو ہمارے نہ ہب میں شامل ہو' اسے چاہئے کہ وہ چارت موت اپنے لئے پبند کرلے سرخ موت سیاہ موت 'سفید موت اور سبز موت ۔ سفید موت بھوک ہے' سیاہ موت الوگوں کو تکلیف دینے سے باز آنا' سرخ موت نفس کی مخالفت اور سبز موت دنیا دی آ سائش اور آ رائٹوں کو چھوڑ نا ہے۔'' (۱۲۵) سلمی سے بھی منقول ہے کہ اس نے کہا'' ہم جس شیطان مجھ سے کہتا ہے'' تو کیا کھائے گا؟ تو کہاں رہے گا؟ تو میں اس سے کہتا ہوں میں موت کھا دُل گا' کفن پہنوں گا اور قبر میں رہوں گا۔'(۱۲۲)

شعرانی نے اپنے طبقات میں ابومحمدعبداللہ الخراز نے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' بھوک زاہدوں کا کھانا ہے۔''(۱۲۷)

غزالی نے بہل بن عبداللہ التستری سے نقل کیا ہے وہ کہتے ہیں 'ابدال چار خصوصیات کی بنا پر ابدال رہے پیٹ کو خالی رکھنے راتوں کو بیدار ہونے 'خاموثی اختیار کرنے اور خلوت کو پہندیدہ سمجھنے کی وجہ ہے۔' (۱۲۸)

اس کے بعد غزالی اپنی کتاب 'احیاءالعلوم' میں حضور کی طرف ایک جھوٹی صدیث کی نسبت کرتے ہیں جس میں حضور کے بھوک کی فضیلت بیان کی۔(۱۲۹)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ ان تمام روایات کے حوالے سے کی محققین نے بیقل کیا ہے کہ ان روایتوں کی کوئی اصل نہیں ہے۔(۱۷۰) عمادالدین الاموی عیسی علیه السلام کے حوالے سے قبل کرتا ہے کدوہ کہتے ہیں ' بھوکوں اور پیاسوں کیلئے خوشخبری ہوکہ وہ اللہ کا دیدار کریں گے۔''(اسا)

سپرور دی کہتے ہیں''مشائخ کااس بات پراتفاق ہے کہ تصوف کی بنیاد حیار چیزوں پر ہے' قلت طعام قلت نوم' قلت کلام' اوراعتز الٴن الناس۔'' (۱۷۲)

اس کے بعد سہرور دی بھوک پر قابویانے کے طریقے بتاتے ہیں سیطریقے تقریباً وہی ہیں جنہیں ہندویان کرتے ہیں ہو بہوا نبی طریقوں کوسپروردی نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں "مشائخ کا اس بات براتفاق ہے کے تصوف کی بنیاد جار چیزوں پر ہے قلت طعام قلت نوم قلت کلام ادر اعتزال عن الناس\_ بھوک کے دووقت ہوتے ہیں چوہیں گھنٹے کے بعد ایک بھوک اس دقت سالك كوچاہئے كدده ايك اوقيد كھانا كھالئے بہتريہ ب كدرات كة خرى حصے ميں كھائے يا اوقيدكو بھی دوحصوں میں تقسیم کردے بھوک کا دوسراوقت 72 گھنٹوں کے بعد ہے جس میں دوراتوں کا روزہ ہواور تبسری رات افطار ہو۔ ہر دِن وہ رطل کا تہائی حصہ کھائے۔ان دونوں اوقات کے درمیان ایک وقت یہ ہے کہ وہ ہر دوراتوں کے درمیان ایک رات افطار کرے ایک دِن اور ایک رات کے بعد آ دھارطل کھانا کھائے۔ یہ تواس وقت ہے جب اسے اتنابی کھانا اکتفا کرے اوراس کھانے کی وجہ سےاس کے ذکراور دیگر معاملات میں خلل نہ پڑے۔اگر نے کرمیں خلل پڑر ہا ہوتووہ بررات افظار کر لے اور دووقتوں میں ایک طل کھانا کھائے اورا گرزیادہ مطالبہ ہوتو ایک وقت میں ا کِ طل کھائے۔اس لئے کہ انسان کانٹس جب دوراتوں کے بعد ایک رات افطار کرے گا' پھر اے ہررات کی افطار برلایا جائے تو وہ آنے کو آبادہ ہوتا ہے کیکن اس کا عکس ممکن نہیں ہے کہ پہلے نفس کو ہررات افطار کی عادت ڈالی جائے اور پھردوراتوں کے بعد افظار کی طرف توجد کی جائے تو مطلوبه نتائج حاصل نبیں ہوں گے۔افطار کے ساتھ انسان کانفس شہوات اور لذات کا عادی ہوجا تا ب نفس كامعاملة تمهار باته من ب جبتم جابوك وه كعان برآماده ، وكا جبتم جابوك وہ قناعت کرے گا۔ بعض صونی تواہیے بھی گزرے ہیں جونفس کو کم سے کم خوراک دیتے تھے بعض صالحین ایے بھی تنے جو مجور کی علی برگز ارو کرتے تنے ابتدا میں بہت کی مشلیاں کھاتے اور آہت

آستہ اس کو کم کرتے جاتے۔ بعض ایسے بھی تھے جو سز ٹہنیاں کھاتے تھے اور ہر دات اس میں کی کرتے وار کر رات اس میں کی کرتے جاتے جو سے بعض ایسے بھی تھے جو ہر دات دوئی کے ساتویں جھے کے چار جھے کرتے اور ایک ایک مہنے میں ایک دوئی فتم ہو جاتی ۔ بعض ان میں ایک ایک مہنے میں ایک دوئی فتم ہو جاتی ۔ بعض ان میں ایسے بھی تھے جو اپنا نسس کو بہلاتے دہتے تھے اور کھانے سے اجتناب کرتے تھے پہل تک کہ کئ داتیں گر رجا تیں ۔ ان میں سے بعض لوگ ایسے بھی ہیں جنہوں نے سات دِن دَس دِن چندرہ دِن بلکہ چالیس دِن تک ای طرح گر ادا کیا۔

سہل بن عبداللہ ہے کہا گیا کہ شخص جو چالیس دِن تک کچھنیں کھا تا' تواس کی بھوک کہاں چلی جاتی ہے؟ تواس نے کہااس بھوک کی آگ کونور بجھادیتا ہے۔''(۱۷۳)

تصوف میں ایک مشہورا نداز برہنہ پھر نے کا بھی ہے۔ برہنہ پھرنا بھی بدھازم سے لیا گیا۔

بدھا اور ہندو بکھ شیوں کی تصاویر عام طور پرد کیفے میں آتی ہیں جو برہنہ ہوتے ہیں اور کپڑے کے
طور برصرف چند چیھڑ ہے ہی ان کے جسم پر ہوتے ہیں۔ ظاہر بات ہے کہ بیا نتہائی فتیج اور براا نداز
ہے مگر صوفی اس لباس کو اپناتے ہوئے فخر محسوں کرتے ہیں۔ بدھازم کے علاوہ جین ازم کے
پیروکار تو اسے آسانی لباس کہتے ہیں اور فخر سے بتاتے ہیں کہ آئییں آسان نے اپنے وسیع آخوش
میں لیا ہوا ہے۔ وہ کہتے ہیں کامل اور صاحب معرفت کی چیز کا سہار آئییں لیتا۔ جو محف دنیا میں کی
چیز کا مالک ہو اگر چہ ستر عورت کیلئے ایک کپڑا ہی کیوں نہ ہو تو وہ نجات حاصل نہیں
کرسکتا۔ "(۱۲۲) بہت سے صوفی جنہیں مجذوب کہا جاتا ہے وہ بالکل بر بھی افقیاد کرتے ہیں اور خافقا ہوں میں بھی ماورزاد پر بھی کی حالت میں بیٹھے ہوتے ہیں۔
مونیوں نے اس طرح کے بر ہنہ اور نگ دھڑ تگ لوگوں کی بڑی تعریفیں کیں آئییں قطب زمان
اور امام عصر تک کہا اس حوالے سے چندا تو ال ہم یہاں بیان کرنا چاہیں گے۔

شعرانی این طبقات میں کہتا ہے' شخ ابراہیم جو ہمیشہ برہندر بتے تے جب بھی کی شہر میں داخل ہوتے تو ہر بڑے چھوٹے کواس کا نام لے کرسلام کرتے گویا کہ دوا نمی کے درمیان کے درمیان کے برجے ہیں برجہ بی صبر پر بیٹے کر خطید یا کرتے تھے۔''(۱۷۵)

گھرپار اور بچوں کو چھوڑ نا' غاروں اور بہاڑوں کی بناہ حاصل کرنا' جنگلوں اور صحراؤں کا راستہ ماپنا' سانپوں' اڑ دھاؤں کے درمیان تھہرنا' بیسب چزیں ہندو جو گیوں اور بھھوؤں کی خاصیات تھیں گرصوفیوں میں بھی پیسب چیزیں منقول ہیں۔

شروع میں ہم نے ابراہیم بن ادھم کا قصہ قل کیا ہے جنہوں نے گھر یا راور بچوں کوچھوڑا تھا' اس کی زندگی برها کی زندگی سے بہت زیادہ ملتی جلتی ہے۔اس کےعلادہ بھی بہت سے ایسے دلائل اوراقوال ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ صوفی گھریار چھوڑنے اور پہاڑگزین کواختیار کرتے تھے۔ مجھات تم نے زکر کیا ہے اور کچھ کوانشاء الله دوسری کتاب میں ذکر کریں گے۔ہم یہال کچھالی چیزوں کو بیان کرنا جا ہیں گے جو ہندوفلفے سے ماخوذ ہیں مثلاً مال ترک کرنا اور گھریار جھوڑنا' اتنا کھانا جس سے زندگی بیج ٹو گوں کے سامنے دستِ سوال دراز کرناا در پھرلوگوں ہے مانگ کراہے أورول من تقتيم كردينا\_

ابوطالب کمی ائم صوفیاء کے حوالے نے قل کرتے ہیں کہ سی مخص نے انہیں درہموں سے بحری تھیلی دی تو انہوں نے وہ سب درا ہم تقسیم کردیئے۔ جب رات کا وقت آیا تو ان کے یاس کھانے کوبھی کجھ نہ تھا' چنانجے لوگوں ہے ما نگ کرانہوں نے کھایا۔ (۲۷۱)

طوی نے ابوحفص الحداد نے قل کیا ہے کہ بیں برس تک وہ محنت مزدوری کر کے ایک دینار کاتے اور اے صوفیوں برخرج کر دیتے ' پھر مغرب اور عشاء کے درمیانی وقت میں لوگول کے دروازے کھٹکھٹا کران ہے کھانے کو مانگتے۔ (۱۷۷)

یہ بات مشہور ہے کہ سوال کرنا'لوگوں کے درواز وں پر کھڑ ہے ہونا' مشکول اور دستِ سوال دراز كرنابدهازم كاطريقه ب- كوتم بده في اين درويشول اوردابيول كوآ ترهيحيس كي تعين جن میں سے ایک نصیحت یہ بھی تھی کہ وہ ہمیشہ لوگوں ہے ما تک کر ہی کھا تھی گے اور اپنا مال اکٹھانہیں کریں گے۔اس کےعلاوہ اس نے انہیں یہ بھی کہا تھا کہ وہ صحرا دُل کی سیرکریں گئے خانقا ہوں مں شہر س گئے ہمیشہ ذِکرکرتے رہیں گے۔

صوفیوں نے بھی بدھازم کےاس نظام کواپنایا 'ای پڑمل پہراہوئے' گویا کہ یہ بھی بدھازم

التقوف \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_138

کے پیروکار ہیں۔

طوی اس حوالے نے قبل کرتا ہے'' ما تک کر کھانا بہترین تقویٰ والا کھانا ہے۔''(۱۷۸) ایک اور مقام پر کہتا ہے'' بغداد کے بعض صوفی اس وقت تک نہیں کھاتے تھے جب تک ان کے سامنے مانگی ہوئی چیز نہ آتی۔''(۱۷۹)

سید جوری نے ذوالنون مصری نے قل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''میراایک ساتھی تھا جس کا انقال ہوا' ہیں نے اسے خواب ہیں ویکھا اوراس سے پوچھااللہ نے تیرے ساتھ کیا معاملہ کیا؟ تو اس نے کہا اللہ نے کہا اللہ نے جھے معاف کر دیا ہے۔ ہیں نے کہا کس عمل کی وجہ ہے تو اس نے کہا جھے میرے رہ نہ نے اپنے سامنے کھڑا کیا اور کہا اے میرے بندے تو نے بڑی مشقت اور محنت برواشت کی' کمینوں اور جنیل لوگوں کے سامنے بھی دستِ سوال دراز کرتا رہا' ان سب محنوں پرتو نے میرا درشکر کیا' آج ہیں تہمیں ای عمل کی وجہ سے معاف کرتا ہوں۔'' (۱۸۰)

سہرور دی نے ابراہیم بن ادھم بار نے قل کیا کہ وہ بھریٰ کی جامع مسجد میں معتلف تھے، تین را توں کے بعد وہ ایک رات افطار کرتے اور جس رات انہوں نے افطار کرنا ہوتا' اس رات مسجد کے دروازے پر کھڑے ہوکر بھیک ما تکتے۔(۱۸۱)

ابوجعفر حداد جوجنید بغدادی کے استاد تھے ان کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ مغرب اور عشاء کے درمیان نکلتے اورا یک یا دوگھروں سے کھاناما گگ کرلاتے۔(۱۸۲)

نوری منقول ہے کہ وہ بھی ما تگ کر کھاتے تھے۔ (۱۸۳)

نفزی الرندی نے ابوسعیدالخراز نے نقل کیا ہے کہ وہ بھی بھیک ما نگتے تھے اور آواز لگاتے تھے''اللہ کے نام پر کچھے چیز دے دو۔'' (۱۸۴)

شعرانی نے پوسف المجمی کے حوالے سے پھے چیزین فل کی ہیں اور کہتا ہے کہ پوسف المجمی وہ پہلا شخص تھا جس نے لیے طریقت جنید بغدادی کی سنتوں کو دوبارہ زندہ کیا۔ شعرانی اپنی کتاب میں اس صوفی کے بارے میں نقل کرتے ہوئے کہتا ہے'' تنہائی کی زندگی اختیار کرتا تھا' ہر روز اپنی فانقاہ سے نکاتا اور ون کے آخری جھے میں لوگوں سے مانگ کر لاتا۔ جو ملتا وہ باقی صوفیوں کے فانقاہ سے نکاتا اور ون کے آخری جھے میں لوگوں سے مانگ کر لاتا۔ جو ملتا وہ باقی صوفیوں کے

ساتھ ال کردہ صونی گدھے پردوئی 'پیاز' بھل یا گوشت الا دکرلاتے اور پوسف الحجی کوخٹک روٹی ہاتی اور اور نوسف الحجی کوخٹک روٹی ہاتی اور اتنی مقدار میں ہلتی کہ صرف ایک فقیر کیلئے ہی کانی ہوتی ۔ وہ صوفی یوسف الحجی ہے پوچھے کہ ہمیں تو اتنازیادہ ملتا ہے اور تہمیں خٹک روٹیاں ہی ملتی ہیں 'وہ کہتا تمہارے اندرا بھی بشریت باقی ہمیں تو اتنازیادہ ملتا ہے اور تہمیں خٹک روٹیاں ہی ملتی ہیں 'وہ کہتا تمہارے اندرا بھی بشریت باقی ہے ہمیں تو اتنازیادہ ملتا ہے اور تہمیں خٹک روٹیاں ہی ملتی ہیں کاموچکی ہے 'میرے اور تاجروں کے ہے' بھی تمہارالوگوں کے ساتھ تعلق قائم ہے ۔ میری بشریت فنا ہوچکی ہے' میرے اور تاجروں کے درمیان اب کوئی تعلق نہیں رہا۔ یوسف الحجی کے ما نگنے کا طریقہ بیتھا کہ دہ دکان یا گھر کے سامنے کھڑا ہو جاتا تو او نجی آ واز سے کہتا '' اللہ ۔۔۔۔'' اسے کھنچ کر کہتا' یہاں تک کہ اس کا سانس ختم ہو جاتا۔ بعض دفعہ آ واز اتنی کھنچتا کہ شدت تکلیف کی وجہ سے زیمن پر ہی گر جاتا' و یکھنے والے کہتے ہے ہے۔ اس کا طریقہ بیٹی تھا کہ دواز ہوگئے تا تو وہ در بان سے کہدویتا: درواز ہے کو درزوں سے تھے یہ جی میں اس کی خانقاہ کا درواز ہی کھنیں تو یہ خالی زبارت کرنے والا آ دی ہے' ہمیں اس کی انگر ضرورت نہیں۔'' (۱۸۵)

و يکھے اس میں کس قتم کی عجیب اور مطحکہ خیز باتنی ہیں۔

ابن عجیبہ الحسن ، تحیی کے حوالے نقل کرتا ہے کہ اس نے مائلتے والی عادت کی تحکمت

بیان کرتے ہوئے لکھا '' مائلتے کی کیفیت یہ ہو کہ انسان سب سے پہلے وضو کرئے وور کھت نماز

پڑھے' زنبیل یا کشکول اپنے وائیں ہاتھ میں پکڑے اور بازار کونکل پڑے اس کے ساتھ ایک اور

آدمی بھی ہو جو اللّٰد کا فی کرکرے اور لوگوں کا دھیان بھی رکھے لوگ کھانے پینے کی چیز اس زنبیل

میں ڈالتے جا کیں پیمال تک کہ ان کے پاس کھانے کو کافی ہو جائے' پھروہ لا کرائے فقیروں کے ورمیان تقیم کروے تا کہ وہ حلال کھانا کھا کیں اور انہیں حلال کھانے کیا جو محل لیقہ ہے۔'' (۱۸۲)

جولوگ صحراؤل میں رہے اور بیابانوں میں بھٹکتے رہے ان کی تعداد بہت زیادہ ہے

سپروردی نے بشر بن الحارث کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے تھے''اے فقراء کی جماعت سیاحت کرو'ای میں تمہارے لئے بہتری ہے۔''(۱۸۷)

اور کہتا ہے ''سفر کے جملہ مقاصد میں سے بیجی ہے کہ صوفی مقام عبرت اور اقوام سابقہ کے آثار کو دیکھے۔ ان مقامات کو دیکھ کر وہ غور وفکر کرے گا' جہاں اس کی آنکھوں کو شخندک اور تراوٹ نصیب ہوگی وہاں اس کے غور وفکر میں بھی گہرائی آئے گی۔وہ زمین وآسان کی تخلیق میں غور وفکر کرئے ہوائی آئے گی۔وہ زمین وآسان کی تخلیق مین غور کرے غور وفکر کرئے ہوئے گئیں۔ چمادات کی تخلیق پر غور کرے مہاں تک کہ اے وہ جمادات بھی ذکر کرتے ہوئے گئیں۔ چمندوں پرندوں کی زبان سمجھ اور عبران تک کہ اے وہ عبران کا مشاہرہ اور مطالع عمیق ہوگا تو اس کی بات میں بھی اثر ہوگا۔ بہی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں ''سنویھم آیاتنا فی الآفاق و فی انفسھم حتی یتبین لھم انہ الحق " ہم آئیس اپنی آیات آفاق اوران کے اپنفوں میں دکھا کمیں گئیں گئی ہماں تک کہ ان کیلیے حتی واضح ہوجائے گا)۔

سری سقطی اپنے صوفیوں سے کہتے تھے''جب سردیوں کا موسم ختم ہو جائے' موسم بہار آجائے اور درختوں کے پتے نکلنے گلیس تواس وقت سفر کیلئے چل پڑو۔''

یاحت کے مقاصد میں سے ایک مقصد اپنی چیز کا ایٹار اور دوسروں کی چیز کا قبول بھی ہے۔(۱۸۸)

بعض صوفی ایسے بھی ہیں جو ہمیشہ حالت سفر میں رہتے تھے ای لئے انہیں سیاحین کہا جاتا تھا۔ کلا باذی ان کے حوالے سے کہتا ہے'' کثرت سفر کی وجہ سے ان کا نام سیاحین پڑگیا۔ یہ جنگلوں' بیا بانوں' غاروں اور پہاڑوں کی سیاحت کرتے تھے۔ بعض علاقے کے لوگ انہیں شقفتہ کہتے تھے۔'' (۱۸۹)

ہجوری ابوعنان المغر بی کے حوالے نے قل کرتے ہیں''شروع میں میں سال تک اس نے عز است اور گوشنشنی کی زندگی اختیار کی اس دوران اس نے انسان کی آواز تک نہ تن ۔ مشقت کی وجہ سے اس کی کھال جگہ جگہ ہے بھٹ گئ تھی اور اس کی آئکھیں گویا درزی کی سوئی کی طرح ہوگئی

تھیں'اس کی شکل وصورت بھی کافی بدل گئی تھی۔ بیس برس بعدا سے قوام کے ساتھ اختلاط کا تھم ملا اور اس سے کہا کہ جمعے عام تلوق اور اس سے کہا کہ جمعے عام تلوق کی محبت اختیار کرنی چاہئے تاکہ برکات کا کی محبت اختیار کرنی چاہئے تاکہ برکات کا حصول ممکن ہو سکے۔ چنانچہ اس نے مکہ مکر مدکا ارادہ کیا اور تمام مشائخ کو اپنی آمد کی اطلاع دئ چنانچہ وہ سب اس کے استقبال کیلئے نکلے اور انہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور اتنہوں نے دیکھا کہ اس کی صورت بہت بدل گئ تھی اور اتنہوں ہے (۱۹۹)

ابوطالب کی کہتے ہیں''صوفیوں میں سےخواص کسی بھی شہر میں چالیس دِن سے زیادہ قیام نہیں کرتے تھے اسے توکل کے خلاف بجھتے تھے۔ان چالیس دِنوں میں بھی دہ اپنینس کو مشقت والے کا موں برراغب کرتے تھے۔''

بعض شیوخ کے حوالے سے انھوں نے نقل کیا''گیارہ دِن تک میں بیابان میں رہاادرکوئی چیز نہ کھائی۔'' (191)

جیسا کہوہ''ابدال کا گروہ وہ ہوتا ہے جو پہاڑوں اور بیابانوں پرنکل جائے تا کہ دنیا کے طلبگاراس کے مزد کیک بھی نہ آسکیس'' (۱۹۲)

سروردی نے ابراہیم الخواص کے حوالے نقل کیا ہے کدوہ کی بھی شہر میں چالیس دِن

سزیادہ قیام نہیں کرتا تھا اس کا خیال تھا کہ چالیس دِن سے زیادہ قیام کرنے سے و کل ختم ہوجاتا

ہے۔اسے لوگوں کے بارے میں تمام معلومات اور باتوں کا پید ہوتا تھا اس کے بارے میں منقول

ہے کہ وہ کہتا ہے کہ میں گیارہ دِن تک بیابان میں رہا اور میری زبان نے اس ووران کوئی چیز نہیں

چکھی۔میرے دِل میں خیال آیا کہ مجھے جنگلی کھاس کھالینی چاہئے جب میں نے اسے دیکھا تو ایسا

محسوس ہوا کو یاسبزہ میری طرف بھا گیا ہوا آرہا ہے۔ چنانچہ میں اسے چھوڑ کر بھاگ اٹھا 'چر میں

نے اس کی طرف دیکھا تو دہ واپس جارہا تھا۔ ان سے لوچھا گیا آپ مبزے کو اپنی طرف آثاد کھ کر

کوں بھا گی آپ مبزی جوان بچا گیا دراس کی وجہ سے میں خاسے جھوڑ دیا۔'(۱۹۳)

شعرانی نے عدی بن مسافر الاموی سے نقل کیا ہے جس کے بارے میں مشہور ہے کہ وہ شخ طریقت اور تصوف کے بانیان میں سے ہے جس کے بارے میں شخ عبدالقادر کہتے ہیں''اگر نبوت مجاہدہ اور مشقت کے ذریعے حاصل ہوتی تو عدی بن مسافر کو ضرور ملتی ۔ اس کے بارے میں شعرانی کہتا ہے: سب سے پہلے عدی بن مسافر نے پہاڑوں اور عاروں میں قیام کیا ۔ وہاں مختلف قتم کے مجاہدے کئے بہاڑوں میں وہ استے عرصے تک مقیم رہا کہ وہاں کے درندے اور اڑد ھے بھی اس سے مانوس ہوگئے ۔ (۱۹۴۳)

شعرانی اپ شخ امین الدین نے نقل کرتے ہیں کہوہ کہتے ہیں 'ایک صاحب حال فخص بیابان میں بیضا تھا'اس کے گلے میں کا نوں کی بنی مالاتھی'اس نے اپنے گردایک دائرہ سا کھینچا ہوا تھا' اس دائرے میں سانپ کومڑیاں' اژدھا' بلیاں' گیدز' کریاں بطخیس اور مرغیاں بھی تھیں۔'(198)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری با تیں عربی فاری اور اُردو کی کتابوں میں منقول ہے جنہیں طوالت کے خوف ہے میں بہان نقل نہیں کرر ہا۔ خانقا ہوں مزار دن اور تکیوں میں بیشنا تصوف کے لواز بات میں سے ہے۔ صوفیوں نے اپنی کتابوں میں خانقا ہوں مزار دن کے فضائل کے حوالے ہے ستقل ابواب قائم کئے ہیں اور وہاں بیضنے کی فضیلت بھی بیان کی ہے۔ چنا نچہ سپروردی "خانقا ہیں قائم کرنا اس طریقت کے بنیادی اصولوں میں سے ہے۔ ہادی اور مہدی لوگ اسے اپناتے ہیں۔ ان خانقا ہوں میں تھر نے والوں کو وہ برکات حاصل ہوتی ہیں جو کی اور کو حاصل نہیں ہوتے ہیں۔ "(۱۹۹)

مشہورصوفی کمشخانوی اپنی کتاب ''جامع الاصول فی الاولیاء'' میں'' غلوت کے

آواب سيين.

1- مریدز نیخ کے پاس خلوت میں داخل ہونے سے پہلے اجازت طلب کرے۔ 2- جب مرید خلوت میں داخل ہونا جا ہے تو سب سے پہلے وہاں بیٹن آئے اور اس کے مقام خلوت بردور کعت نماز پڑھے۔ 3- مرید خلوت کے مقام پرایسے داخل ہوجسیا کہ وہ مجد میں داخل ہوتا ہے اپناوایاں پاؤل پہلے داخل کرئے تعوذ وتسمیہ پڑھے۔

4- خلوت کا بیمقام تاریک ہوکہاس میں روشنی یا سورج کہیں ہے بھی داخل نہ ہور ہا ہو۔

5- خلوت کے موقع پر مرید دیوار کے ساتھ ٹیک نہ لگائے۔

6-روزه رکھے۔

7- بینیت کرے کہ وہ خلوت اس لئے اختیار کر رہا ہے تا کہ لوگ اس کے شرے محفوظ رہیں۔

8- خلوت اوراس سے باہر بھی اپنے شخ کے علاوہ کس سے بات نہ کریں۔

9-جب نمازیا وضو کیلئے باہر نکلے تو اپنے سراور گردن کو ڈھانپے رکھے اور نگاہیں زمین پر رکھئے کسی اور کو ضد یکھے۔

صوفیوں اور ہندوؤں کے ذکر میں بھی مشابہت ہے۔ صوفیوں کے ہاں ذکر کا وہی انداز ہے جو ہندو جو گیوں کا ہے۔ اس حوالے سے تشری '' ذکر کی ابتدا کرنے والا اپنے تمام اعضاء کو پرسکون حالت میں لے آئے 'سانس رو کے جم کو حرکت ندوے' بلکیس تک نہ جھ کیس' جنگلیف اپنے او پر کوئی اللہ حالت طاری نہ کرے۔ اس کے جسم کا کوئی بھی حصہ حرکت میں نہ ہو۔ نہ ہی اس کے اندر کوئی المچل جو۔ جب وہ اس پر مداومت کرے گا تو اس پر باطن کے احوال ظاہر ہونا شروع ہوجا کیں گے۔ گروہ ان ان میں المجھے۔ آگر دہ ایسا کرے گا تو اس پر سے احوال کا کا فران کی طرف نے ورنہ کی طرف لے جانے وال راستہ ہے' آگر چہ پیطویل ہے اور اس میں کھانا بند ہوجا کی جہنے اور اس کا تخیل بھی کہا بدہ بھی بہت ہے۔ بعض دفعہ ایسا مجاہدہ بھی کر نا پڑتا ہے کہ جے انسان میں نہ سکے اور اس کا تخیل بھی نہ کرسکے۔ گر اللہ تک پہنچ کیلئے اسے یہ ساری مشقتیں برداشت کرنی ہوں گے۔ میں تو مجاہدے کی نہ کرسکے۔ گر اللہ تک پہنچ کیلئے اسے یہ ساری مشقتیں برداشت کرنی ہوں گے۔ میں تو مجاہدے کی

ابتدا میں اس طرح کی مشقت کرتا تھا کہ میرے لئے ذِکر میں ڈو بے دہنا پہندیدہ مشغلہ تھا۔ کھانے پینے وضو کے بجائے مجھے ذِکر ہی مرغوب اور پہندیدہ تھا۔ کیونکہ جب میں کھانے پینے اوروضووغیرہ کیلئے اٹھتا تھا تو ذِکر کی وہ کیفیت اور حالت مجھ سے غائب ہوجاتی تھی۔'( ۱۹۸)

شعرانی اپنے اس شخ البدوی کے حوالے نے نقل کرتے ہیں کدوہ بمیشہ خاموش اور لوگوں کے ساتھ اشارے سے ہی بات کرتے ہیں۔(199)

خاموش رہنا بھی بدھازم کی عادات میں سے ہے جیسا کہ گوتم بدھ کی تصاویر اور بتول سے ظاہر ہوتا ہے۔

اس طرح شعرانی اپنے شخ عبدالرحمٰن المجذ وب کے حوالے نے قل کدوہ تین مہینے تک بات کرتا تھااور تین مہینے خاموش رہتا تھا۔ (۲۰۰)

بدھازم کے عقائد میں ہے ایک عقیدہ سادھی کا بھی ہے بیوہ مقام ہے جس میں ذکر کرنے والاذات اللی میں فنا ہوجاتا ہے۔ (۲۰۱)

مشہورصوفی بحق الحضر می اس مقام کا فرکر تے ہوئے اپ رسالے ترتیب السلوک میں

"جے کوئی شخ میسر نہ ہواور وہ خلوت کا ارادہ کرئے تو اسے چاہئے کہ وہ سب سے پہلخشل کرئے

اپ کیڑے اور مصلے کو دھولے کھانے پینے کا سامان تیار رکھے تا کہ دورانِ خلوت اسے باہر نگلنے
کی ضرورت نہ پڑے۔ پھر بھوک کو اختیار کرئے دوزے رکھ کم سے کم مقدار میں کھانے پینے کی
چیزوں کو لے شب بیداری کرے اور انتہائی کم وقت سوئے۔ ذکر کر تا رہے اور فرکرنے کیلئے
ایک بی فی کر افتیار کرے۔ بار بار فی کر تبدیل نہ کرے۔ اتنافی کر کرے کہ اسے سناوالا ہے بھے کہ ہزار
افراد فی کر کر رہے ہیں۔ پھر یہ فی کر اس پر غالب آجائے حتی کہ جو بھی چیز اسے نظر آئے اس میں

افراد فی کر کر رہا ہوتو اسے ایک بی ذکر اس کے پاس ایک ہزار افراد ہوتے اور ہرا یک علیمدہ علیمدہ
فرکر رہا ہوتو اسے ایک بی ذکر سنائی دے۔ اس وقت اللہ تعالی اس کے قلب پر فتو حات فرما کیں
گے اور اپنی رحمت اور غیب کے علم میں سے اسے عطافر ہا کیں گے۔ سب سے پہلے اس پر انوا دا الہیہ
ظاہر ہوں گی گیا وہ ایک بحل ہے جو چکتی ہے۔ جلدی یہ چک ختم ہوجائے گی گراس کی لذت اتی

ہوگی کہ وہ بعد میں بھی اس کومسوں کرتارہے گا۔ پھر رحمتِ خداوندی کے انوار و نیوض اے ڈھانپ لیں گے۔ اس کا دِل گویا آئینہ بن جائے گا اور جناب ِحق تعالیٰ کا پرتو اے اس میں نظر آئے گا۔ چنانچہ جس چیز کو بھی وہ دیکھے گا ہے اس میں حق تعالیٰ کا جلوہ نظر آئے گا۔ اب اے فنا حاصل ہو جائے گا اور ذاتے حق کو بقا حاصل ہو جائے گا۔ پھر وہ اللہ تعالیٰ کی عبادت ایسے کرے گا گویا وہ اللہ پاک کود کھے دیا ہے۔ (۲۰۲)

فنا فی اشیخ کے بارے میں شعرانی اپنی کتاب الانوار القدسیہ میں لکھتے ہیں''اے مرید جان
لے کہ فنا فی اشیخ کا مطلب ہے ہے کہ تیری اور شیخ کی ذات ایک ہوجائے۔اس کے پاس جو
معارف اور علوم ہوں' وہ تیرے ہوجا کمیں۔معارف اور علوم کے اعتبار سے تم دونوں برابر ہوجا ک<sup>2</sup>
تاہم شیخ ہونے کی وجہ سے اس کے معارف میں کچھاضا فہ ہوگا۔ مجھے میرے شیخ ابوالحن الشاذ لی
نے ایک دن کہا تھا اے ابوالعباس مجھے میں نے اپنی صحبت میں اس لئے رکھا تا کہ تو میں ہو جا اور
میں تو ہوجاؤں۔'' (۲۰۳)

ا پنے آپ کوایذ ادینا'سانس رو کنا' ریاضت ومشقت' یہ بھی غیراسلامی تصور ہے۔ شعرانی اپنی طبقات میں البدوی کے حوالے نے نقل'' وہ دِن رات کھڑا آسان کی طرف دیکھار ہتا تھا' اس کی آئکھیں گویا انگارہ بن گئی تھیں' چالیس دِن تک وہ کھائے پئے اورسوئے بغیر گزارہ کرتا تھا۔'' (۲۰۴)

منوفی اورابوالھدیٰ،الرفاعی بدوی کے بارے میں کہتے ہیں کہوہ ہارہ برس تک اس حالت میں رہے۔(۲۰۵)

طوی قشیری عطار جویری غزالی شعرانی وغیره لکھتے ہیں 'دشیلی اپنی آنکھوں میں نمک کا سرمہ ڈالاکر تا تھا تا کہ دہ شب بیداری کا عادی ہو جائے اور نینداس پرغلبہ نہ پائے 'ایسا بھی ہوتا تھا کہ دہ سلائی کوآگ میں دہ کا کراپنی آنکھ میں لگایا کرتا تھا۔''(۲۰۱)

قشری اپنے رسالے ترتیب السلوک میں لکھتا ہے''میری خواہش یہ ہوتی تھی کہ مجھے نیند نہ آئے'تا کہ ذِکر کی لذت مجھ سے نہ کھو جائے ۔''(۴۰۷) ''میں پہاڑ کی ایک چٹان پر بیٹھ جاتا تھا' میرے سامنے ایک گہری کھائی ہوتی تھی' میرا مقصد صرف بیہوتا کہ اس کھائی کے ڈرہے مجھے نیندنہ آئے۔''

ڈاکٹرعبدالحلیم محود جوجلہ عۃ الازہر کے سابق شیخ الجامعہ میں احمدالردید کے حوالے نے قل کرتے میں''اس نے ایک ذکر چھ مہینے تک کیا' یہاں تک کداس ذکرنے اس کے جسم کوجلا ڈالا۔ اس کا گوشت ختم ہوگیا' اس کا خون خشک ہوگیا' ایسا لگتا تھا جیسے ہڈیوں کے اوپر چڑا چڑھا دیا گیا ہو۔''(۲۰۸)

درین عبدالعزیز الصوفی التوفی 697ھ نے داؤد بن الی ہند کے حوالے سے نقل کیا ہے

"اس نے چالیس برس تک روزے رکھ اس دوران اس نے ندا پنے گھر والوں کودیکھا اور نہ کسی
اور آ دمی کو۔اس کے پاس خالی برتن لایا جاتا تو اپنے آنسوؤں سے وہ اس کو بھر دیا کرتا تھا۔" (۲۰۹)

طوی نے ابوعبداللہ السیمی کے حوالے نے نقل کیا ہے "میں برس تک وہ اپنے ایک زیرز مین
گھر میں نکار ہا۔" (۲۱۰)

فریدالدین عطار نے مشہور صوفی ابو بکراشبلی کے حوالے سے کھا''اس کے ہاتھ میں ایک کوڑا ہوتا تھا جے وہ اپنی ران اور بازؤں پر مارتا تھا' یہاں تک کہاں کا گوشت بھٹ گیا (۲۱۱) اور جگہ جگہ ہے خون رہنے لگا۔'' (۲۱۲)

عبدالعزیز دباغ نے ایک صوفی کے بارے میں نقل کیا ہے''اس نے مجاہدے کے ابتدائی دورمیں اونچی مجلہ سے زمین پر 90مرتبدا ہے آپ کو گرایا۔''(۲۱۳)

تمادالدین الاموی نے ہندوستان کے ایک مشہور صوفی کا ذکر کیا 'اس کی ایک آگھ ہے تو آنسوآئے مگر دوسری آئکھ میں نہ آئے ' تو اس نے دوسری آئکھ کوجس ہے آنسو نہ آئے ' کہا''اب آئندہ میں تجھ سے دنیا کوئیس دیکھوں گا۔ چنانچہاس نے اپنی اس آئکھ کو بند کر لیا اور ساٹھ برس تک وہ آئکھ نہ کھولی۔'' (۲۱۳)

خصر سیوستانی القادری کے حوالے نے نقل کیا گیا ہے''وہ بیابانوں میں رہتا تھا' ایک ہی کپڑے پہنے رکھتا تھا' گھاس اور درختوں کے ہے کھا تا تھا'اس نے ایک بنور بنایا تھا جے دہکا کروہ اس میں عبادت کیا کرتا تھا۔ جنگلی جانوراس کے پاس آ کر بیٹھ جایا کرتے تھے' سخت گرمی کے موسم میں وہ انتہائی گرم بھر کے او پر بیٹھ کرعبادت کرتا تھا۔''(۲۱۵)

مرزامحد اختر دہلوی مشہورصوفی فخرالدین رازی کے حوالے سے ذکر کرتے ہیں'' وہ دِن رات جنگلوں میں رہاکرتا تھا۔''(۲۱۲)

پاک وہند کے مشہور صوفی میاں میر کے حوالے سے منقول ہے''وہ لوگوں سے دُور پہاڑوں میں ربا کرتے تھے۔''(۲۱۷)

ای طرح ہندوستان ہی کے ایک اور مشہور صوفی فریدالدین جو گئخ شکر کے لقب ہے مشہور ہے'ان کے بارے میں نقل کیا جاتا ہے' انھوں نے اپنے آپ کو کنویں میں الٹالٹکا دیا' چالیس برس تک ای حالت میں رہے'اس دوران نہ کوئی چیز کھائی اور نہ پی۔' (۲۱۸)

ہندوستان ہی کے ایک اورصوفی احمدعبدالحق کے بارے میں آتا ہے''اس نے اپنے لئے ایک قبر کھودی اور جیے ماہ تک اس میں عبادت کرتار ہا۔''(۲۱۹)

جہاں تک سانس رو کئے کاتعلق ہے قشری اس کے حوالے سے لکھتا ہے'' تصوف میں داخل ہونے والے مبتدی طالبعلم کو چاہئے کہ وہ اپنے حواس کو اطمینان اور ڈھیلی حالت میں رکھے اور سانس کورو کے رکھے۔'' (۲۲۰)

ہندوستان کے مشہور صوفی تحقق ظہورالھن شارب مشہور صوفی میاں میر کے بارے میں لکھتے ہیں:''وہ پوری رات ایک سانس پر ہی گزارتے تھے۔''(۲۲۱) ایک اور صوفی ملاشاہ کے حوالے سے مذکور ہے''وہ پوری رات ووسانسوں میں گزارتے تھے۔'' (۲۲۲)

وراصل صوفیوں کا ایک اصول ہے''مرید کا مقام ہیہ ہے کہ وہ مجاہدے اور کوشش کرے' مشقتیں برداشت کرے۔'' (۲۲۳)

یبھی کہتے ہیں''صوفی اپنے او پرمشکل اور مصیبت دالے کاموں کولازم کرے۔'' (۲۲۳) اس طرح کے اور مقامات بھی ہیں جو ظاہر ہے کہ ہندوازم ہے، بی ماخوذ ہیں۔ کیونکہ اسلام ہے ان کا کوئی تعلق نہیں اور اسلامی تعلیمات میں ان کا کوئی وجودنہیں ہے۔اس سے قبل کہ ہم ایک اور بحث کوشروع کریں 'ہم یہاں ایک اہم بات کو بیان کرنا چاہیں گئے' کہ اگر چصوفیوں کے مختلف مشارب اور طریقے ہیں کیکن وہ ایک دوسرے سے محبت کرتے ہیں اور ان کا مسلک یہ ہے کہ دوسرے پر قطعنا اعتراض نہ کیا جائے۔ وہ ایک جماعت اور دوسری جماعت میں کوئی فرق نہیں کرتے' سب کی آراء کا احترام کرتے ہیں ان کے عقیدوں کو تسلیم کرتے ہیں۔اس بارے میں صوفیا کی مختلف کتابوں میں بہت ہے اقوال بھی نقل ہیں۔

اسلامی تعلیمات میں اس بات کی کوئی بنیاد نہیں ہے۔ یہ یوگا کامشہور فلسفہ ہے جس کے مطابق دوسروں پراعتراض کرنے کونالپند کیا گیا ہے۔اس فلسفے کےمطابق مشرب اورمسلک کے اختلاف کے باوجود دوسرے کے دِین اور مذہب پراعتراض نہیں کرنا جا ہے۔ (۲۲۵)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ ایک مشہور کتاب جس کا ترجمہ عربی میں '' راجہ یوگا کا فلفہ'' کے نام سے عبدالغی احمہ نے چھا پا ہے اور جس کا مترجم حسن حسین ہے۔ اس میں اس ہندو فلفے کو خاص طور پر فرکیا گیا اور بتایا گیا کہ اس ہندو فلفے اور صوفیوں کے فلفے میں انتہائی مقارنت اور قرب ہے۔

یہ ساری کتاب ہی مجاہدات اور محنت مشقت کے او پر ہے' اس میں اور اواور فرکر کے محتلف طریقے بیان کے گئے ہیں۔ یہ طریقے تقریباً وہی ہیں جو اس سے قبل ہم صوفیوں کے اکابر اور ان کے افطاب کے حوالے سے بیان کر بھے ہیں۔

جہاں تک وحدت الوجودُ حلول اوراتحاد کا تعلق ہے جس کے قائل منصور صلاح 'ابن عربی' جلال الدین روی اوران کے مقلدین ہیں' تو اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ فلسفہ ہندوازم کے ویدا نتا فلسفے سے لیا گیا ہے۔ جو خص شری شنکرا چار ہیے کے فلسفہ ویدا نتے کا مطالعہ کر نے وہ اچھی طرح جان لے گا کہ بیدو ہی بات ہے جو حلول' اتحاداور وحدت الوجود کے قائلین کا مسلک ہے۔

شکراچار میاور صوفیوں کی کتابوں میں موجود فلسفہ وصدت الوجود ایک ہی ہے بلکہ اس کے کلیات وجزئیات بھی متحد ہیں۔ایک طرف آپ شکرا چار میں تعلیمات پڑھیں اور دوسری جانب ابن عربی این الفارض جلال الدین روی وغیرہ کے مقولات پڑھیں تو آپ کوان میں ذرہ برابر تفاوت اور فرق نظر نہیں آئے گا حتی کہ فلسفے کو بیان کرنے کا انداز اور اسلوب بھی بعینہ ایک ہے۔

پاکتان کے ایک مشہور صوفی جنہوں نے نصوف اور اس کی تاریخ پر قابل قد رخفیق کی ہے وہ اعتراف کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ وحدت الوجود کا مطلب یہ ہے کہ حقیقت میں اللہ کی ذات کے علاوہ کوئی بھی چیز موجو ذہیں ہے۔ ذات خداوندی کے علاوہ ہر چیز کا وجود وہمی ہے۔ یہ ایسائی ہے کہ ایک شعلہ بھڑک رہا ہواور اس کے گردا یک دائرہ سابن جائے و کھنے والا اس دائر ہے کو دکھتے ہے کہ ایک شعلہ بھڑک سرکت کی وجہ ہے و کھنے والے ہواں دائر ہے کا کوئی وجود نہیں ہوتا شعلے کی حرکت کی وجہ ہے و کھنے والے پر اس دائر ہے کہ وجود کا گمان ہوتا ہے۔ یہی معالمہ کون اور ممکنات کا ہے۔ یہی مسلک والے پر اس دائر ہے کہ وجود کا گمان ہوتا ہے۔ یہی معالمہ کون اور ممکنات کا ہے۔ یہی مسلک شری شکر اچاریہ ہے جس نے بخوبی اس معالم کی وضاحت کی۔ اچاریہ ہے ہی اس فلفے کو مسلمانوں نے اخذ کیا 'جن میں سر فہرست' دھڑے اقد س امام العرفاء مجی الدین' ابن عربی جو کہ شخور ہے۔

ای فلیفے کومغرب کے بہت ہے حکماء نے بھی اخذ کیا ہے جیسے لائبز' ہیگل' شوون ہاور' برڈلی۔مسلمان صوفیوں نے بھی اس وحدت الوجود کے فلیفے کو ہندو جو گیوں سے اخذ کیا۔ یہی مسلک اچار ریکا بھی ہے۔ (۲۲۲)

اس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ہندوازم کے اقوال اور جو گیوں کے افعال بھی تضوف کا ایک اہم ماخذ ہیں جے مسلمانوں کے ایک گروہ لینی صوفیوں نے اخذ کیا موفیوں کے ذریعے ہی یہ طریقے اور افعال مسلمانوں میں رائج ہوئے۔ انہی طریقوں کو ہندوا پی زبان میں زوان لینی معرفت کہتے ہیں۔ ان کے مطابق نروان حاصل کرنے کیلئے گیان دھیان اور گردیسیا ضروری معرفت یا نروان کے حصول ہے۔ اس معاطم میں صوفیوں اور ہندوازم کا اتفاق ہاور دونوں ہی معرفت یا نروان کے حصول کے ایک ایسا امر ہے جس سے کوئی صوفی انکار نہیں کرسکتا بلکہ جو لوگ اپنی کتب کے ذریعے تھیں ۔ بیا کہ ایسا امر ہے جس سے کوئی صوفی انکار نہیں کرسکتا بلکہ جو لوگ اپنی کتب کے ذریعے تصوف کا دفاع کرتے ہیں وہ بھی یہ بات کہنے پر مجبور ہیں کہ تصوف میں بہت سے امور ایسے داخل ہوگئے جن کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ مثلاً ایک محقق لکھتا ہے دور اس کی بنیاد نبی عربی کے احکامات پر ہے اگر چے متاخرین صوفیا نے اس میں کچھ امور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متاخرین صوفیا نے اس میں کچھ امور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متاخرین صوفیا نے اس میں کچھ امور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متاخرین صوفیا نے اس میں کچھ امور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متاخرین صوفیا نے اس میں کچھ امور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں اگر چے متاخرین صوفیا نے اس میں کچھ امور ایسے شامل کئے جو کہ اسلامی تعلیمات سے منافی ہیں ا

متاخرین نے اس میں گئی نی شاخوں کوشائل کیا جس کی وجہ سے ہند دوکن فارسیوں عیمائیوں اور
یہود یوں کے پچھا فکاراس میں داخل ہوگئے۔ یہ دراصل عباسی خلفاء بالخضوص ما مون کے دور میں
ہوا'اس زمانے میں مسلمانوں نے ہندو یونانی اور فاری کتب کا عربی زبان میں ترجمہ کیا۔ عربی
زبان میں آنے کے بعد ان کے افکار بھی مسلمانوں میں داخل ہوئے۔ ای طرح افلاطون کے
قدیم اور جدید افکار بندوازم اور آتش پرستوں کے بعض افکار جیسے طول اتحاد تنامخ وغیرہ کے افکار
اس تصوف میں داخل ہوئے ہیں۔ یہ کہا جا سکتا ہے کہ تصوف کا اصل مصدر کتاب وسنت ہے اور
بعض کتب میں یہ اپنی اصل حالت میں اب بھی موجود ہے جیسا کہ حسن بھری قشیری ابوطال بی کی مراج اورغزالی کی کتابوں سے اس کا اندازہ ہوسکتا ہے۔ "(۲۲۷)

''حلاج اور اس طرح کے پھے لوگوں نے انا الحق اور محی الدین نے یہ کہہ کر کہ ہم ان سمندروں کی غوطہ خوری کر چکے ہیں کہ انبیاء بھی اس کے ساحلوں پر کھڑے ہیں اگر چنی باتیں کیس اور نیا اسلوب اختیار کیا گران کا تعلق تصوف کے بنیادی اصول نہیں ہے۔ اکثر صوفیوں نے بلخصوص اہل مجم نے تصوف کو قدیم فاری فلفے 'ہندو فلفے' بینانی اور افلاطونی فلفے سے خلط ملط کردیا ہے۔ ہندو بر ہمن اور صوفی نروان یا معرفت حاصل کرنے کیلئے تقریباً ایک جیسے طریقے ہی اختیار کرتے ہیں۔ '(۲۲۸)

لسان الدین ابن الخطیب جومشہور صوفی ہے وہ لکھتا ہے ''بنیادی طور پریہ ہندو سے جنہوں نے معرفت یا نروان کے حصول کے بہت سے اصول وضع کے ۔ ان کیلے بہت سے الفاظ استعمال کے گئے 'انہیں زاہد' عابد' جوگی' بکھٹو' برہمن وغیرہ کے الفاظ سے پکارا گیا۔ یہ وہ لوگ ہیں جوطبعی زندگی اور اس کی راحت و آرام کو ترک کر کے بھوک اور مشقت والی زندگی کو افتیار کرتے ہیں۔ دنیاوی لذات سے منہ موڑتے ہیں۔' (۲۲۹)

ایک اور محقق کہتا ہے جس کا خلاصہ یہ ہے '' ابن العربی وصدت الوجود کے حوالے سے یا حلاج اناالحق کے حوالے سے دراصل ہندوافکار سے متاثر تھے'جس کی بنیادافلاطونی افکار تھے'' (۲۳۰) ماسیئن کہتا ہے'' اگر ہم ایک ادرامتہار سے دیکھیں تو یہ بات کھل کرسامنے آ جاتی ہے کہ صوفیوں میں ذکر کے جومر وجہ طریقے ہیں وہ ہند دؤں ہے منقول ہیں اور وہیں سے اسلامی تصوف میں داخل ہوئے '' (۲۳۳)

ایک اورمنتشرق الیری کہتا ہے''ای طرح ہندوازم کا نظریۂ فنا ہے' تاہم بدھازم میں ایسا نہیں ہے کیونکہ وہ دوانیا جو دصدت الوجود سے ملتاجلتا ہے'کے قائل ہیں۔''(۲۳۲)

نیکلسن اپنے ایک مقالے میں صوفیوں کے مشہور عقیدہ فنا پر بحث کرتے ہوئے لکھتا ہے ''ایران کے مشرقی علاقوں میں سب سے پہلے عقیدہ فنا کا غلغلہ ہوا'اس میں کوئی شک نہیں کہ اس فلفہ کی پشت پر ہندواور پارسیوں کے عقائد تھے۔صوفی فنا کی ایک تعریف یہ بھی کرتے ہیں کہ فنا تمام صفات ذمیمہ کوشم کرنا اور صفات جمیدہ کو اپنانا ہے۔ یعنی شہوات اور خواہشات نفسانی کا قلع قمع کرنا' اور یہ وہی فلفہ ہے جمے بدھازم میں بھی اپنایا جاتا ہے۔ تقریباً بیزوان کے طریقوں سے مشابہہ ہے۔

وصدت الوجود کے قائل حضرات بہت صد تک ہندوؤں کے ویدانت سے مشابہہ خیالات رکھتے ہیں'اس کوایک اورانداز سے یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ بایز ید بسطا می خراسان کار ہنے والا تھا جبکہ اس کا داداز رشتی تھا۔اس کا شخ کردی تھا۔ کہا جاتا ہے کہ اس نے فنا کا عقیدہ مشہور صوفی ابوعلی سندھی سے اخذ کیا ہے۔ ابوعلی سندھی نے اسے ہندوؤں کا پیطر یقت سکھلا یا تھا جے مراقبۃ الانفاس کہا جاتا ہے کہ یہ عارف کی عبادت ہوتی ہے۔ کہا جاتا ہے اور اس کے بارے میں یہ خیال کیا جاتا ہے کہ یہ عارف کی عبادت ہوتی ہے۔ بایز ید بسطانی دصدۃ الوجود کا قائل تھا'اس حوالے سے اس کے پچھا قوال نقل کئے جاتے ہیں'وہ کہتا ہو' ہیں جی تیرا ہی حصہ ہوں' میں ہی اللہ ہے' میں حق ہوں کر حق میں داخل ہوا' اے وہ ذات کہ میں بھی تیرا ہی حصہ ہوں' میں ہی اللہ ہوا' اے وہ ذات کہ میں بھی تیرا ہی حصہ ہوں' میں ہی اللہ ہوا' کے ہوں ادر میری شان بلند ہے' مخلوق کے بہت سے احوال ہوں' میری ہی عبادت کر وارشات کی اور کی خواہشات کے تابع ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کی اور کی ذات میں عائب ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کی اور کی ذات میں عائب ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کی اور کی ذات میں عائب ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کسی اور کی ذات میں عائب ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کی اور کی ذات میں عائب ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کی اور کی ذات کی عائی عائل ہو جاتی ہیں' اس کی ذات کی اور کی ذات میں عائب ہو جاتی ہو ج

ان اقوال کو بایزید نے مختلف مقامات پرنقل کیا ہے اور بہت سے صوفی بھی ان اقوال کونقل

کرتے ہیں۔ ڈاکٹر ابوالعلاعفیٰی جومشہور مصری محقق ہیں ای طرح کی عبارات پر بحث کرتے ہوئے کہتے ہیں "اس میں کوئی شک نہیں کہ اسلامی تصوف علمی اعتبار سے بدھازم سے ماخوذ ہے۔
اس بار ہے میں جاحظ اپنی کتاب الحیوان میں کچھرا نہوں اور زند یقوں کے احوال نقل کرتا ہے جو سیاحت کیلئے نگلتے تھے اور کسی بھی مقام پر دوراتوں سے زیادہ نہیں تھم ہرتے تھے۔ وہ تطبیر قلب اور فقر والی زندگی اختیار کرنے کیلئے بہت سے طریقے اپناتے تھے۔ جاحظ دور انہوں کا قصہ بھی ذکر کرتا ہے جوابواز شہر میں داخل ہوئے تھے۔ "(۲۳۳)

گولڈز بہر کے بقول فتا کے حوالے سے صوفیوں کا نظریہ جوہر ذاتی (اتمان) کے فلنے سے ملتا جلتا ہے۔اگر چہ بیہ مشابہت بالکلیہ تو نہیں ہے تا ہم اس کی بنیا داور اصول ایک ہی ہیں۔ صوفیٰ اس کیلئے فتا اور کو کے الفاظ استعمال کرتے ہیں۔''(۲۳۵)

ایک اور محقق لکھتا ہے ''گولڈزیبر کا خیال یہ ہے کہ فٹا اور نروان کے درمیان تعلق کی دلیل کا مختاج نہیں ہے۔ اس بات کو ثابت کرنے کیلئے وہ بایزید کے ایک قول کونقل کرتا ہے جس میں وہ کہتا ہے 'میں ابوعلی سندھی کے ساتھ رہا' وہ مجھے تو حید اور حقائق کی باتیں بتا تا اور میں اسے فرائض کی تعلیم دیتا۔ اب اس سے رہ بات معلوم ہوتی ہے کہ بایزید ابوعلی سندھی کو دین کے بنیادی فرائض سکھا تا تھا جن کا سندھی کو کم کم کما ہم تھا۔' (۲۳۲)

ہم یہاں پرمشہورارانی محقق ڈاکٹر قاسم غنی کی پچھ با تیں نقل کرنا چاہیں گئوہ لکھتے ہیں ''اگر
یہ بات ورست کہ تصوف بدھازم اور ہندوازم کی تعلیمات کا نجوڑ ہے قرزم سے زم الفاظ میں یہی کہا
جاسکتا ہے کہ اسلامی تصوف کا جواثر اور جونو اندنقل کئے جاتے ہیں وہ دراصل بدھازم اور ہندوازم
کے ہیں۔حضور ''کی وفات کے بعد اسلام بردی تیزی کے ساتھ جزیرہ عرب سے نکلا اور اردگرد کے
تمام مما لک میں پھیل گیا۔تھوڑی ہی مدت میں اسلام چین اور سندھ کے علاقوں تک پہنچ گیا۔ چین
اور سندھ کے لوگوں اور اہل عرب کے درمیان علاقائی اور تجارتی تعلقات قائم ہوئے' جب مختلف
اقوام اور مختلف سوچ کے حال لوگوں کا ملا ہے ہوا اور اُن کوآپس میں طنے کا موقع ملا تو نے خیال اور
نے افکار نے بھی جنم لیا۔ یہ دوسری صدی ہجری کی بات ہے کہ مسلمانوں نے ویگر غدا ہب اور

علاقول كے لوگول كے افكار كواخذ كيا اور مسلمانول كے علوم كا دائر ہ بھى آ ہستہ آ ہستہ وست ہوتا گيا'ان علوم میں بدھ ازم اور ہندوؤل کے اقوال اور خیالات بھی شامل تھے۔تصوف نے بدھ ازم اور ہندوازم کے ان اقوال کابہت زیادہ اثر لیا کہ انہیں اینے مقصد یعنی معرفت، کے حصول کیلئے ہندوازم اور بدھازم میں آسان طریقے دکھائی دیئے۔اس بات کی تائیداس ہے بھی ہوتی ہے کہ دوسری صدی ہجری میں ہی مسلمانوں اور ہندوؤں اور بدھوں کے درمیان اقتصادی اور تجارتی تعلقات قائم ہوئے۔ یہ عباسی خلافت کا ابتدائی دور تھا' اس دور میں جہاں مختلف اتوام کے درمیان تجارتی تعلقات قائم ہوئے وہیں بہت ہےمسلمانوں نے ہندوؤں کےعلاقے میں ساحت کی اور ہندو جوگی مسلمانوں کے علاقے میں آئے۔جس طرح بہلی صدی جمری میں عیسائی راہب مخلف ممالک کی سیروسیاحت کرتے ای طرح دوسری صدی ججری میں ہندو جو گیوں نے بیطریقدا بنایا۔بدوہی لوگ ہیں جنہیں جاحظ راہب اور زندیق کہتا ہے۔ جاحظ ان کے بارے میں کہتا ہے ' سے سیاح عام سیاح ند تنے بلکسیاحت ندہی حکم مجھ کر کرتے تنے کونکدان کامسلک تھا کددنیا ہے عزالت اورخلوت نشینی اختیار کی جائے۔ پہلوگ عام طور پر دو کی جماعت میں سفر کرتے تھے۔ جہاں انہیں کوئی انسان نظرآ تا تواس ہے ملنے کے بعدوہ مفرض کر لیتے کہ دوسراانسان بھی اس کے نزدیک ہی ہوگا'اس کی تلاش مین نکل پڑتے اور بول آ گے بڑھتے رہتے ۔دوراتیں ایک مقام پزہیں تھہرتے تھے۔'' ان سیاحوں نے مسلمان صوفیوں پر بڑااثر مرتب کیااوران کی دیکھادیکھی ہی صوفیوں نے بھی سیاحت شروع کی ۔ گوتم بدھ اوراس طرح کے دیگرمشہور تارکین دنیا کے واقعات انہی سیاحوں کے ذریعے مشہور ہوئے۔ان سیاحوں کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ بیآ زادمنش لوگ ہیں میکسی کے غلام محتاج نہیں ہیں و چنانچہ عام لوگ بھی ان کا احترام کرتے اور انہیں عزت کے مقام پر تهراتے۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ بدھازم کا آغاز ایران کے مشرق میں ہوا یعنی بلخ بخارااور ماوراءالنهرك علاقول ميس بياسلام كى آمد سے تقريباً ايك بزار برن بل كى بات ب\_بلخ اور بخارا میں بدھازم کی بہت ہے عبادت گاہیں تھیں اور بیتاریخی حقیقت ہے کہ بلخ اوراس کے گردونواح کے علاقے ہی پہلی صدی ہجری میں صوفیوں کے اہم مراکز ہنے ۔خراسان کے صوفی اپنی فکری

آزادی کے حوالے ہے مشہور تھے اور فنافی اللہ کاعقیدہ بھی انہی کا شروع کردہ ہے جو ہندوا فکار ہے ماخوذ ہے۔''(۲۳۷)

آخر میں ہم یہ بات کہنا جا ہیں گئے کہ ہندوتو عزلت'خلوت نشینی' محنت ومشقت'ا یخ آپ کو اذیت دینا' مراقبے مجاہدے خانقاہوں کی تغییر' غاروں میں پناہ لینا وغیرہ پراس لیے عمل کرتے ہیں کہ ان کے رہنما اور قائدین اس کا انہیں حکم دیتے ہیں' ان کے حکم کی تغییل کرتے ہوئے ،ال کی اطاعت کرتے ہوئے وہ ایبا کرتے ہیں۔عیسائی اس لئے بیسارے طریقے اپناتے ہیں کہ انہوں نے حصرت عیسیٰ علیہ السلام کے حوالے ہے اس مارے بچھا تو ال نقل کئے ہیں ادر حضرت عیسیٰ علیہ السلام كحواريين بهي اس كي تلقين كرتے نظر آتے ہيں۔بدھازم كتبعين يرسب مشقت اس لے اٹھاتے ہیں کہ گوتم بدھ نے بیسب کھ کیا۔ سوال بیہ کے کمسلمان ایسا کیوں کرتے ہیں؟ ناتو نی نے اور نہ بی آی کے صحابہ نے اس طرح کا کوئی تھم دیا نہ بی ایسا کوئی تمل کیا۔اسلام اعتدال اوردین وسط ہے جس نے ماضی کی تمام شریعتوں اور غداجب کومنسوخ کردیا ہے۔اللد تعالیٰ نے اس کے بارے میں واضح طور پر فرماد یا"من بستغ غیو الاسلام دینا فلن یقبل منه وهو فی الآخرة من الخاسرين "(٢٣٨) "جواسلام كي علاده كي اور دين كواينائ كاتواس سيوه دین قبول نہیں کیا جائے گا اور آخرت میں وہ خسارہ یانے والوں میں سے ہوگا۔'' یہی وہ دین ہے جس کے بارے میں قرآن یاک نے واشگاف الفاظ میں اطلان کیا "الیوم اکملت لکم دينكم واتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا"(٢٣٩)" آج ك دِن میں نے تمہارے لئے تمہارا وین مکمل کردیا' اپنی نعتیں تم پر تمام کردیں اور اسلام کو بطور دین تہارے لئے بیند کرلیا۔"

اب جو ہاتیں قرآن اور حدیث ہے ہمیں نہیں ملیں گی تو وہ بدعت ہی کہلا کیں گی اور اسلام ےان کا کوئی تعلق نہیں ہوگا۔

موضوع کا گہرا مطالعہ کرنے سے یہی بات سمجھ میں آتی ہے کہ صوفیوں نے قرآن و صدیث ہے اس طریقے کواخذ نہیں کیا بلکہ انہوں نے ہندوؤں عیسائیوں وغیرہ سے اسے اخذ کیا التفوف 155

ہے۔ بعض حصرات تو تصوف کے مآخذ میں ایک اور ماخذ کو بھی شامل کرتے ہیں اور وہ ہے افلاطون کے جدیدافکار۔

## افلاطون كےجديدافكار

تصوف کے موضوع پر کام کرنے والے بہت سے محققین نے اس جانب توجہ دلائی کہ افلاطون کے جدیدافکار بھی تصوف کی بنیاد ہیں بلکہ جولوگ وصدت الوجود اور حلول کے قائل ہیں مثلاً بایزید بسطای 'سہل تستری' حکیم ترندی' ابن عطاء اللہ الاسکندری' ابن سبعین' ابن الفارض' منصور حلاج' نسان الدین الخطیب' ابن عربی' روی' جیلی' عراقی' جامی' سہروردی' بایزید الانصاری وغیرہ کیلئے تو یہ سب سے اہم ماخذ ہے۔

ان لوگوں نے قیفن' محبت' معرفت اوراشراق کا نظریدا بنایا جوافلاطون کے افکار سے ماخوذ ہے۔

صوفیوں کی عبارات کوبطور دلیل کے پیش کیا جاسکتہ بہلین صوفیوں نے خلط ہم حث کرتے ہوئے اقوال کو آپس میں خلط معلط کر دیا ہے۔ بھی وہ ان اقوال کو افلاطون اور بھی ارسطو وغیرہ کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ چنانچ ایک مشہور صوئی کہتا ہے '' وحدت الوجود اور حلول کا نظریہ جس کے مطابق اللہ تعالیٰ اپنی مخلوق میں حلول کرتا ہے اور ان کے ساتھ متحد ہموجاتا ہے 'دراصل اس کا معنی اور مفہوم سمجھنے ہیں بہت سے لوگوں کو خلطی واقع ہوئی ہے 'بہت سے لوگ اسے فنا کے نظر سے سعنی اور مفہوم سمجھنے ہیں بہت سے لوگ اسے فنا کے نظر سے سے ملا دیتے ہیں۔ وہ اسے زمانی اور مکانی اعتبار سے متحد قرار دیتے ہیں 'طالا نکہ وہ بندو اور عیسائی سوچ ہے اسلام کے ساتھ اس کا کوئی تعلق نہیں۔ اگر چہ بعض صوفیوں نے بھی اس سوچ کو اپنایا ہے گران کی تعداد بہت کم ہے۔ اس طرح کی سوچ کی بنیا دافلاطون فار الی ابنی سینا' گوتم بدھ وغیرہ کے افکار پر ہے۔ حلاج 'سہروری' ابن عربی وغیرہ نے جوفل فدا پنایا ہے اس کی بنیا دافلاطون کے گذی ہم اور جدیدا فکار اور ارسطاطالیس کی فکر پر ہے۔ (۲۲۰)

مر بدلکستا ہے ان میں سے بعض لوگوں کا خیال تھا کہ وہ غبب کاعلم جانتا ہے خرق عادت

چیز وں کاظہور کرسکتا ہے بلکہ حلاح وغیرہ تو اس حد تک چلے گئے کہ انہوں نے اناالحق جیسے الفاظ کہتا شروع کردیئے ۔ ان الفاظ کی وجہ سے حلاح کے جمعصروں نے اسے جادوگراور مجنون کہا اور بالآخر اسے بخت سزا دے کرسولی پر لئکا دیا گیا۔ حلاح کی طرح کچھ لوگ اور بھی ہیں جنہوں نے اپ نظریات میں مبالغے سے کام لیا، جیسے شہاب الدین عمر سپروردی محی الدین بن عربی الاندلی ابن سبعین التقلی وغیرہ ۔ یہ سب لوگ چھٹی اور ساقویں صدی کے ہیں۔ ان کے ساتھ کچھاریانی شاعر بھی شامل ہیں اور وہ بھی اس طرح کے عقائدر کھتے ہیں مثلاً جلال الدین روی فریدالدین عطار وغیرہ ۔ ان کامؤقف ہے کہ تصوف اسلامی پاری ہندواور یونانی فلفے پرقائم ہے۔'(۲۲۱)

واكم عبدالقادر محوداس حوالے سے لكھتے ہيں" جب ہم تاریخ كامطالعه كريس تو جميس معلوم ہوتا ہے کہ سکندر کے زمانے ہے بونانی فلسفہ پوری دنیا پر رائج تھا۔ جب مسلمان آئے تو اگر چہ انہوں نے اپنافلیفہ پیش کیا گروہ یونانی فلیفے ہے بھی شدیدمتا ٹر ہوئے ۔مسلمانوں نے بھی دیگر نداہب کی طرح خانقاہوں اور مزاروں والا نظام اپنایا' اس نظام کی وجہ سے انہیں عیسائیوں' ہندوؤں' زرتشوں اور دیگرا فکار کوقریب ہے دیکھنے کا موقع ملا۔ چنانچہ یونانی ثقافت اورافلاطون کے افکار ونظریات کومسلمانوں میں داخل ہونے کا موقع ملاہم دیکھتے ہیں کئیکلسن بھی ای طرح کی سوچ کا قائل ہے۔اس کا خیال ہے کہ چھٹی صدی ججری میں مسلمانوں نے دیگرادیان کے افکارکواینایا جبکہ ماسیئن کا مؤقف ہے کہ بیرواقعہ چوتھی صدی ججری میں ہوا۔ درحقیقت تیسری صدی ہجری میں ہی مسلمانوں اور دیگر ندا ہب کے بعین کے درمیان بہت زیادہ اختلاط ہو گیا تھا۔ تیسری صدی ہجری تک اسلام عجم میں بہت زیادہ پھیل چکا تھا جس کی وجہ سے اس میں فارا بی اور ارسطو کے نظریات داخل ہوئے' انہی نظریات کو بسطامی اور منصور حلاج نے اپتایا۔ اصطفان بن صدیللی الغنوصی السریانی جوآریوباگس بو نیورٹی کا استاد تھا' اس نے یا نچویں صدی عیسوی میں وحدت الوجود کی سوچ کواپٹایا۔ بیعیسائیوں کامشہور عالم تھاجس نے انجیل کی شرح بھی کھی۔ بیجنم کے ہمیشہ عذاب کامنکر تھااوراس کامؤ قف تھا کہ سارے گنبگاروں کو پچھ عرصہ عذاب ہوگا اس کے بعدوہ جنت میں مطے جائمیں گے۔ان خیالات کی وجہ سے عیسائی بھی اسے ناپسندیدگی کی نگاہ سے

دیمجھے تھے۔ایک وقت ایسا بھی آیا کہ لوگوں نے اسے طحد اور زند بین کہنا شروع کردیا۔ وہاں سے بھاگ کروہ بیت الممقدس میں آیا اورا سے محسوس ہوا کہ اس علاقے میں اس کا افکار بھیل سکتے ہیں اس نے اپنے افکار جع کئے گرانہیں مشہور ڈاکنا سیکس کے افکار سے کیا کیونکہ ڈاکنا سیکس اس وقت مشہور تھا۔ اس کے اقوال کوہم عام طور پرصوفیوں کی کتب میں دیکھ سکتے ہیں۔ بہی افکار پھیلے اور بعد میں اسما می تصوف کے نام سے مشہور ہوئے۔ اس کے افکار میں فیض اشراق معرفت جذب طول اتحاد وصدت الشہو دو صدت الوجود جیسے نظریات کا پرتو ملت ہے۔ افلا طون کے بھی بہی افکار سے مطول اور کہنا ہے۔ افلا طون کے بھی بہی افکار سے مقل اول کیا ہے اس نے مقاف الفاظ استعال کئے تھے۔ وہ اللہ کے بیائے مسلمان اللہ یا کہمی وہ اسے نظر اکتے ہیں۔ مثل کہمی مارہ وہ بھی اور انہی افکار کوہم این العربی کے اقوال میں پاتے ہیں۔ مثل خدا کہتے ہیں۔ مثل خدا کہتے ہیں۔ یہلے ھیقت محمد موجودات نے ذات الہی سے فیض پایا۔ این الفارض وصدت شہود کا قائل تھا وہ بھی حقیقت محمد یہ موجودات نے ذات الہی سے فیض پایا۔ این الفارض وصدت شہود کا قائل تھا وہ بھی حقیقت محمد یہ جیسے الفاظ استعال کرتا۔ سہروردی اور شیر ازی اللہ کوایک بنیا دی نور قرار دیتا ہے جس ہے دیگر نور جیسے الفاظ استعال کرتا۔ سہروردی اور شیر ازی اللہ کوایک بنیا دی نور قرار دیتا ہے جس سے دیگر نور جیسے الفاظ استعال کرتا۔ سہروردی اور شیر ازی اللہ کوایک بنیا دی نور قرار دیتا ہے جس سے دیگر نور بھی نانع ہیں۔

اس موضوع کا مطالعہ کرنے ہے معلوم ہوتا ہے کہ بنیا دی افکار افلاطون کے ہی ہیں انہی افکار کوئی تعبیرات کے ساتھ مسلمان مصنفین نے ذکر کیا۔افلاطون کے افکار یہود می اور عیسائی افکار سے طلع جلتے ہیں۔صوفیوں نے فلے فہ یا فلیفے نے اسلامی شکل افلاطونی افکار سے استفادہ کرکے حاصل کی ہے؛ بالخصوص اشراکی علوم جن کا دعویٰ ہے کہ وہ روحانی علوم ہیں اور روح کو پاک کرتے ہیں۔ افلاطون اپنی کتاب کے نویس باب میں ایک مقام پر لکھتا ہے ''جونفس اپنے نور سے منور نہ ہووہ کی اور نور سے بھی منور نہ ہووہ کی کی دجہ سے ہیں مون ہیں ہوسکتا۔'' جب یانفس روشن ہوجائے تو اس میں وہ تمام صفات آ جاتی ہیں جن کی دجہ سے بیروشن ہوا۔اور پھر ہم اس نفس کو اس روشن کے ذریعے ہی بیجا نہیں گئے۔اگر دِل میں حق تعالیٰ کے نور معرفت کی روشنی ہوتی ہوتا ہی روشنی کی دجہ سے بیجائے ہیں۔افلاطون المتو فی 205ء نے اس سے جیسا کہ ہم سورج کو سورج کی روشنی کی دجہ سے بیجائے ہیں۔افلاطون المتو فی 205ء نے اس

تج بے کو کیا اور پھران تج بات کی روثنی میں فارا بی این سینا طاح سہروردی این عربی این الفارض این سیعین اور دیگرصوفی آ گے بڑھے انہوں نے افلاطون کے اس تج بات کی مزید تشریح کی۔ افلاطون کئی مقام پرایسے واقعات ذکر کرتا ہے کہ اس کی روح کواس کے جسم سے نگلے کا بار ہا موقع ملا افلاطون کئی مقام پرایسے واقعات ذکر کرتا ہے کہ اس کی روح کواس کے جسم اس نے ایسا تج بے کئی بار کیا ہے وہ سویا ہوایا لیٹا ہوا تھا کہ اے محسوں ہوا کہ اس کی روح اس کے جسم سے نگل کر او پر منڈ لا رہی ہے۔ بیروح اردگر و واقع ہونے والے تمام حالات کو دکھے اور سجھ رہی کے ہے۔ اور پچھ دیم کے بعد میں لوٹ آتی ہے۔ اس نفیاتی اور روحانی تج بے کے بعد افلاطون نے یہ تیجہ افذ کیا کہ ہرانسان کی روح اس سے ملیحہ و ہوگتی ہے اور پھر اس کے اندر وافل ہوگتی ہے۔ بیروح علیحہ وہونے کے بعد جسم کے تمام حالات کو دیکھتی ہے اور ان کی اصلاح بھی کر سمتی ہے۔ یہ روح جسم سے علیحہ وہ ہوتی ہے تو دوعلیحہ وجسم بن جاتے ہیں اور ہرجسم دوسرے جسم کو دیکھ رہا ہوتا ہے اور اس کی خوبیاں اور خامیاں اس کے سامنے ہوتی ہیں۔ اس خار جی دوسرے جسم کے ذریعے دوراغلی جسم کے دورائی ہوگئی ہے۔ اس خار جسم کے دورائی کے سامنے ہوتی ہیں۔ اس خار جسم کے دورائی کے سامنے ہوتی ہیں۔ اس خار جسم کے دورائی کے سامنے ہوتی ہیں۔ اس خار جسم کے ذریعے دوراغلی جسم کے ذریعے دوراغلی جسم کے دورائی جسم کے ذریعے دوراغلی جسم کے دورائی جسم کے دورائی ہی سے دورائی جسم کے دورائی کے سامنے ہوتی ہوئی کے دورائی کی دورائی کے دورائی کی دورائی کے دورا

ڈاکٹرعبدالرحلٰی بدوی اگر چیڈاکٹرعبدالقادر سے پچھمعاطات میں اختلاف کرتے ہیں تاہم
اس امر پران کا بھی اتفاق ہے کہ تصوف پر یونانی فلسفہ اور فکر کا بہت زیادہ اثر ہے۔ چنانچہ وہ کہتے
ہیں 'اس بارے سب سے اہم کتاب ارسطاطالیس کی کتاب ہے جے عرف عام میں ارسطو کہا جاتا
ہے۔ یہ کتاب بہت ساری فصول اور ابواب پر مشتمل ہے اور اس میں زیادہ تر افکار افلاطون کے
ہیں۔ چیرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وحدت ِ شہود جینے نظریات بھی ملتے ہیں جنہیں
ہیں۔ چیرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وحدت ِ شہود جینے نظریات بھی ملتے ہیں جنہیں
ہیں۔ جیرت انگیز طور پراس کتاب میں ہمیں فیض اور وحدت ِ شہود جینے نظریات بھی ہمیں کہاور استعال
ہیات بعد میں اسلای نصوف نے اپنایا 'بالخصوص سہروردی اور ابن عربی نظریات کی بھی تشریح ملتی ہے۔ لہذا
ہیانچو میں صدی ہجری میں جب مسلمان صوفیاء کی کتب منظر عام پر آئیں تو کوئی شہنیں کہ اس میں
ہیانچو میں واضل ہوئے یا اساعیلی اور شیعوں کی کتب کر ریعے یہ عقائد تصوف میں آئے۔ جو بھی فریقہ رہا ہو اصل ماخذ ہونانی اور افلاطونی افکار ہیں۔ مشہور ہونانی مقکر ہر مس کے بارے میں
طریقہ رہا ہواصل ماخذ ہونانی اور افلاطونی افکار ہیں۔ مشہور ہونانی مقکر ہر مس کے بارے میں

سبردردی اور ابن عربی بہت زیادہ رطب للسان ہیں' اور اس کے افکار اور نظریات سے بہت زیادہ متاثر نظراً تے ہیں۔ اس کے خیالات کوروجا نیت اور طبع سلیم کے افکار سے یاد کرتے ہیں۔ ایک اور جرت انگیز مشابہت بھی سامنے آتی ہے کہ یونانی مقکرین کی طرح مسلمان صوفی بھی علم کیمیا پر بہت زیادہ یقین رکھتے تھے اور وقٹا فو قٹاس چیز سے استفادہ بھی کرتے رہتے تھے۔ ہرمس نے اپنی ایک کتاب ' رسالہ'' کے نام سے کھی' اس کتاب ہیں اس نے مناجات' طول' نفس امارہ اور روحانی پاکیز گی کا بہت زیادہ ذکر کیا۔ اس کتاب کا مطالعہ کرنے کے بعد اگر اس موضوع پر ابن عربی اور پاکیز گی کا بہت زیادہ ذکر کیا۔ اس کتاب کا مطالعہ کرنے کے بعد اگر اس موضوع پر ابن عربی اور سہروردی کی کتابیں پڑھی جا کمیں تو بہی محسوں ہوتا ہے کہ یہ کتابیں ہرمس کی کتابوں کا ترجمہ ہیں۔ سہروردی کی کتابیں پڑھی جا کمیں تو بہی محسوں ہوتا ہے کہ یہ کتابی وغیرہ وغیرہ و ۔ ' (۲۲۳۳) مطالعہ کیا جائے تین بالخصوص القشیر کی السلمی' الشحر انی' البردی' العطار' الجامی دغیرہ وغیرہ و ۔ ' ۲۲۳۳) فیا سے جاملات ہیں افلاطونی افکار سے استفادہ کیا ہے۔ (۲۲۳۳)

ڈاکٹر تفتازانی بھی ای طرح کی بات کرتے ہوئے لکھتے ہیں ''ہم ہوبائی فلنے کا تصوف پر الر سے انکار نہیں کر سکتے ۔ صوفی مسلمانوں تک یہ فلنے ترجمہ اور نقل کے ذریعے ہیں تھے رہے۔ جس نے ہمی صوفی ازم کا عروج ہوا' یہ وہ زمانہ تھا جب مسلمان علمی اعتبار ہے آگے بڑھ رہے تھے اور سلمان خلفاء یونانی کتب کا عربی ہیں ترجمہ کر ارہے تھے۔ اس کے علاوہ اس زمانے ہیں مبلمان امراء نے مشہور عیسائی اور یبودی علماء اور مختلف فنون کے ماہرین کو اپنے ممالک ہیں بلایا تاکہ مسلمان بھی ان سے ان کے فنون وعلوم حاصل کریں۔ مسلمانوں اور عیسائیوں ویبود یوں کا پیافتدا ط اس اعتبار سے مسلمانوں کیلئے خطرناک ثابت ہوا کہ مسلمانوں کے افکار اور ان کا فدہب بہت حد تک پراگندہ ہوگیا۔ مسلمان ارسطو کے فلنے کو بڑی اجمیت دینے لگے اور اس کے فلنے کو اشراکی اور روحائی فلنے تر اردیے گئے۔ عبداً سے بن ناعمہ انحمسی نے '' اتھالو جیا ارسطاطا لیس'' کا ترجمہ کیا اور لوگوں کو نے ارسطوک احر" ام میں بغور پڑھا اور اس کے مندر جات سے بہت زیادہ متاثر ہوئے۔

نے ارسطوک احر" ام میں بغور پڑھا اور اس کے مندر جات سے بہت زیادہ متاثر ہوئے۔ افلاطون سکندری کافلسفداس زمانے میں اس اعتبار سے مشہورتھا کہ افلاطون مشاہدہ ادراک اور غیب کے حالات جانے کا دعویٰ کرتا تھا۔ وہ عالم محسوس ادر غیر محسوس کی بات کرتا تھا۔ یہی با تیں بعد میں اسلامی صوفیوں نے اخذ کیس ۔ یہ بھی افلاطون کا بی فلسفہ ہے کہ سب سے پہلے ایک چیز جے صوفی عقل اوّل کہتے ہیں معرض وجود میں آئی۔ای شکی واحد پر کا کنات کا ڈھانچہ کھڑا ہوا۔ یہی قول سہروردی ابن عربی بی اندارش ایون سیعین کی بی قول سہروردی ابن عربی بی اندارش ایون سیعین کے بیلی وغیرہ کا بھی ہے۔

ا یک اوراعتبار سے بھی مسلمانوں اور یونانیوں کے درمیان مشابہت ہے۔صوفیاء نے بہت ساری اصطلاحات یونانیوں سے اخذ کی ہیں' مثلاً کلمہ' عقل اوّل' عقل کلّی' علت اور معلول' کلّی وغیرہ وغیرہ۔'' (۲۲۵)

ڈاکٹر محمد کمال جعفر (۲۴۷) نے بھی اپنے مقدمے میں اسی امرکی تائید کی ہے۔اس کے علاوہ ڈاکٹر مصطفیٰ حلمی (۲۴۷) واکٹر ذکی مبارک (۲۳۸) واکٹر مصطفیٰ حلمی (۲۳۷) واکٹر ذکی مبارک (۲۳۸) واکٹر میں۔ ہلال ابراہیم ہلال (۲۵۰) وغیرہ بھی اس کے قائل ہیں۔

ڈاکٹر قاسم غنی اپنی کتاب میں لکھتے ہیں "مقصودِ اصلی کو حاصل کرنے کیلئے ضروری ہے کہ
انسان شہوت اورخواہشاتِ نفسانی سے اپنے آپ کو دُورر کھے اور چارخو بیوں کو حاصل کرنے کی
کوشش کرے ' یعنی عفت' عدل ' شجاعت و بہادری اور حکمت۔ صوفیاء کی طرح یونانی اور افلاطونی
فلفہ بھی اس کی تائید کرتا ہے۔ مسلمانوں نے اس فلسفے میں تھوڑا سااضا فدادر کمی کر کے اسے اشراق
اور مشرق کا فلفہ قرار دیا۔ تصوف میں افلاطون اور یونانی اذکار کا بہت زیادہ عمل دخل ہے۔ دوسر سے
الفاظ میں کہا جا سکتا ہے کہ تصوف کا نظریاتی اور علی بنیاد یونانی فلفہ ہے۔ اگر ہم گہری نظر سے
ویکھیں تو صوفیوں کا مسلک سے ہے کہ انسان جب دنیا سے آئھیں بند کر لئے اسے فانی سجھتے ہوئے
اس سے قطع تعلق کر لے اور اس چیز سے لولگا لے جوابدی ہے تو اسے افلاطونی افکار کا چر ہہے۔ جولوگ
کا مقام حاصل ہوجا تا ہے۔ اسی طرح وحدت الوجود کا فلفہ جدیدا فلاطونی افکار کا چر ہہے۔ جولوگ
وحدۃ الوجود کے قائل بین ان کا عقیدہ ہے کہ یہ کا نئات حق تعالی کی قدرت کا تھیں ہے۔ اہندا اس

وجود دیگراشیاء کو ہے۔ لہذاانسان جب درمیان کے سب واسطوں کو ہٹا دیتا ہے اور اپنے دِل کو حق تعالیٰ کی تجلیات کا مرکز بنالیتا ہے تو ابدی سعادت اور کا مرانی پالیتا ہے۔ راوِتصوف پر چلنے والے شخص کوچاہئے کہ وہ عشق کے پروں کے ساتھ حق تعالیٰ کی جانب محویر واز ہو۔ دنیاوی پر دوں اور قیود سے اپ آزاد کرے اور موجو دِحقیقی ولا فانی ذات میں اپنے آپ کوفنا کر لے۔ "(۲۵۱) اس طرح کے افکار ہمیں مشہور صوفیاء کی کتب میں بھی ملتے ہیں مثلاً ڈاکٹر عبد الحسین ذرین کوب (۲۵۲) مہدی تو حیدی بور (۲۵۳) احمد بن محمد الاردبیلی (۲۵۲) وغیرہ وغیرہ۔

پاک وہند کے مشہور صوفی بھی اس کا اقر ارکرتے ہیں۔ ان کا اقر اراتی واضح زبان ہیں ہے کہ اس سے کوئی بئی شخص انکار نہیں کرسکتا۔ پروفیسر یوسف سلیم چشتی اپنی کتاب ''تاریخ تصوف' ہیں افلاطونی افکار پر تفصیلی روشی ڈالنے کے بعد لکھتے ہیں ''نصوف کے ماخذ انتہائی پاکیزہ اور محتر م ہیں افلاطونی افکار ہیں۔ شخ اکبر مجبی الدین عربی نے انہی افلاطونی افکار کو ہیں جن ہیں ہم نور بین سے وہ اس امر کا قائل تھا کہ آگے پھیلایا۔ بنیا دی طور پر بیا افکار افلاطون کے ذاتی مشاہدے پر بنی سے وہ اس امر کا قائل تھا کہ ترکیفس دنیا اور مادی عالم کو چھوڑ بغیر ممکن نہیں۔ چنانچہ وہ اس کی تین قسمیں بیان کرتا ہے۔ تصفیۃ ترکیفس دنیا اور مادی عالم کو چھوڑ بغیر ممکن نہیں۔ چنانچہ وہ اس کی تین قسمیں بیان کرتا ہے۔ تصفیۃ النفس' تجلیۃ النفس' اور تخلیۃ النفس' علی مطابق بیدونوں چیز ہیں۔ پینی حقیقت اور جمال ( Truth and مراحلہ فی اور جمال کی جیز ہیں۔ دوسری چیز عشق اور تیسر امر طہ تکست ہے۔ افلاطون کے مطابق تیز ہیں۔ دوسری چیز خشق اور تیسر امر طہ تکست ہے۔ افلاطون کے مطابق تیز ہیں۔ ان مارے المبابق ہیں افلاطون کے مطابق تبدیہ انسی بین کی اس کی بینی میں افلاطون کے مطابق تبدیہ انسی بین بین بین بین میں افلاطون کے مطابق تبدیہ انسی بین بلکہ یہ کشنی اور وجد انی چیز ہیں۔ ای طرح المبابت کے معاطم میں افلاطون کے کیمطابق تبدیہ کے مطابق بلک بلکہ یہ کشنی اور وجد انی چیز ہیں۔ اس طرح المبابت کے معاطم میں افلاطون کے افکار وحدت الوجود کے گردہی گھو منتے ہیں اور یفظر بیصو فیوں کا بھی ہے۔ دور ک

ای طرح ایک اور محقق کا قول ہے کہ یہ بات بعید اور محال نہیں ہے کہ اسلامی تصوف کی بنیاد بینانی فلسفہ اور ہندوازم ہواس کے علاوہ عرب میں تھیلے بہت سارے دیگر فدا ہب جیسے عیسائیت کیہودیت و تر مجری سے مصوف پر بیحد اثر انداز ہوئے۔ دوسری اور تیسری ہجری کے دوران

عربوں اور دیگر خدا ہب کے لوگوں کے درمیان اختلاط ہوا۔ ای زیانے میں یونانی فلفہ عربی زبان میں نقل ہوا' چنانچے اس کا اثر مسلمانوں نے بھی قبول کیا' یہی وجہ ہے کہ بہت سارے علاء تصوف اسلامی کو یونانی فلفے کی ایجا د قرار دیتے ہیں۔ بعض لوگوں کا یہ بھی کہنا ہے کہ تصوف کی اصل ہڑ عیسائیت ہے۔ تاہم اسلام میں تصوف ہندوازم کے راستے ہے آیا ہے۔ جب مسلمانوں نے آدھی سے زیادہ دنیا کو فتح کیا تو بلاشبہ مال و دولت کے حصول کے ساتھ ساتھ نے افکار بھی ان کے ساتھ ساتھ ان خداور اپنی ان کے ساتھ ساتھ ان غدا ہب کو بھی سمیٹا اور اپنی علاقوں میں واپس لے کرآئے۔' (۲۵۲)

مسلمان محققین کی آراء آپ نے پڑھ لیس کہ وہ تصوف اور صوفیاء کے بارے ہیں کس طرح کا گمان رکھتے ہیں۔ ان ہیں سے بہت سے محققین ایسے بھی ہیں جو تصوف ہیں بھی اعلیٰ مقام پر فائز ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بہت سارے مستشر قین بھی اس بات کو مانتے ہیں کہ جدید افلاطونی افکار تصوف کے اہم مصادر ہیں ہے ہیں۔ بالخصوص ابتدائی صدیوں کے بعد تصوف کی شکل سامنے آئی وہ فاصتا افلاطونی افکار کا چہتھی۔ مشہور انگریز مستشرق نیکلسن ای بات کی وضاحت کرتے ہوئے اپنی مختلف کتب میں اس کا حوالہ دیتا ہے۔ وہ تصوف کے نشوونما اور پر واخت میں خارجی عوائل کو بھی اہم سمجھتا ہے۔ اس کے مطابق خارجی عوائل میں سب سے اہم جدید افلاطونی افکار ہیں۔ یہ افکار ڈوالنون مصری اور معروف کرخی کے دور میں مصراور شام کے علاقے میں عام ہے۔ نیکلسن اپنی کتاب میں ذوالنون مصری کے حوالے سے بہت سارے اقوال نقل کرتا ہے۔ ان کی زندگی کے بہت سارے اقوال نقل کرتا ہے۔ ان کی نیکلسن یہ استدلال کرتا ہے کہ ذوالنون مصری اپنے وقت کی یونانی تکمت سے بخو بی آگاہ دواقف نیکلسن یہ استدلال کرتا ہے کہ ذوالنون مصری اپنے وقت کی یونانی تکمت سے بخو بی آگاہ دواقف شیکار دورہی اسلام اور مسلمانوں میں ان افکار کولانے اور پھیلانے کے ذمدار ہیں۔

ایک ادر منتشرق میرکس نے بھی اپنی کتاب''الثاریخ العام للتصوف ومعالمہ'' میں اس نظریجے کی تشریح کی۔(۲۵۷)

نیککسن مزید کہتا ہے''اس بات کوتفصیل ہے بیان کرنے کی ضرورت نہیں کے مسلمانوں کی

تعلیمات اورافکار پر بونانی علوم کا بہت زیادہ اثر ہے۔ بنیادی طور پر بونانی علوم کے تین مراکز تھے اور جن مقامات میں بیمرا کز واقع ہیں' وہیں سے نصوف کو پروان حاصل ہوا۔مثلاً شام'ایران اور حران مسلمانوں کوجد بدعلوم کے لالج میں بیساری چیزیں پڑھائی تئیں جو یونانی فلسفہ اور فکر کا خاصتھیں۔ چنانچیسارے معاملات آپس میں خلط ملط ہوگئے اورمسلمانوں نے جب تضوف کا نام ليا تواس ميں يوناني افكار بھي خود بخو دسمو گئے۔ تا ہم نيكلسن كاخيال سي ہے كه اسلامي فلسفه بوناني مفکرین میں ہے اگر کسی ہے متاثر ہے تو وہ ارسطو ہے' نہ کہ افلاطون لیکن عرب کے لوگوں نے ارسطو کا مطالعہ افلاطون کی شروصات ہے کیا کلہذاوہ ان افکار کو بھی افلاطون کی طرف منسوب کرنے گے۔ان پر افلاطون کے افکار کا غلبہ ہوا۔''اتھالو جیا ارسطاطالیس'' کا عربی ترجمہ 840ء میں ہوا۔مسلمان طویل عرصے تک یہی سمجھتے رہے کہ یہ کتاب افلاطونی افکارے ماخوذ ہے۔مسلمان جس بھی نئے علاقے میں گئے وہاں انہوں نے بونانی افکار کو پایا' انہیں ختم کرنے یا اسلام میں ضم کرنے کی کوشش کی تو خود ان کے افکار بھی ان سے متاثر ہوگئے۔شام اور بونان دواہم شہر تھے جہاں بینانی فکراورفلسفہ کا بہت زیادہ اثر تھا۔ یہی وہ دوشہر ہیں جہاں سے تصوف کا ظہور ہواادراس تصوف کاسب سے بوا داعی ذوالنون المصر ی تھاجواہے زمانے میں کیمیا دان تھیم کے حوالے ہے مشہور تھا۔ دوسرے الفاظ میں کہا جا سکتا ہے کہ بیان افراد میں سے تھا جنہوں نے اسلامی تصوف میں بونانی کلچراور ثقافت کو داخل کیا۔ مجھے اس امر میں کوئی شک نہیں کہ تصوف ابتدا میں عیسائی اور یہودی افکارے متاثر ہوا' بعدازاں بونانی نظریات اور افکاراس میں داخل ہوئے۔ تصوف کی تعلیمات اورعیسائیت بیبودیت اور بونانی افکار کی تعلیمات میں بہت زیادہ مشابهت ہے۔اگر ہم اس ملتے پرسوچیں تو پھر ہم یہ بات کہنے پر مجبور ہوجاتے ہیں کہ ہندوازم یا ایران کا زرشتی مذہب تصوف کی بنیاواور ما خذ نہیں ہے بلکہ تصوف کا ماخذ بینانی افکار ہیں۔ '(۲۵۸) ایک اور مقام پرٹیکلسن کہتا ہے''ایک اور بات ہے بھی ہمارے اس مؤقف کی تائید ہوتی ہے کہ اسلامی تصوف میں بیزنانی فلیفہ اور افکار کا بہت زیادہ اثر ہے۔ وہ بیہ ہے کہ معرفت کا نظر بیہ سب سے سیلے مغربی ایشیاءاور مصری میں نمودار ہوا۔ یہ وہ علاقے ہیں جہاں بونانی تہذیب اور

قادت كوبهت زياده عمل دخل تفاران افكار كى بنياد بھى غير عربى ہے۔ "(٢٥٩)

ایک اور مقام پر نیکلسن صراحنا بیان کرتا ہے کہ تصوف کا فلف الہیات یونانی فکر سے ماخوذ ہے اور اگر دونوں فلفوں کا مطالعہ کیا جائے تو ان میں پائی جانے والی جرت انگیز مشابہت سے کوئی بھی شخص انکار نہیں کر سکتا۔ (۲۲۰) مشہور متشرق براؤن نے اپنی کتاب'' تاریخ فارس الا دبی'' اور اولیری نے اپنی کتاب''الفکر العربی و مکانتہ فی التاریخ'' میں اس کی تصدیق کی ہے۔ (۲۲۱) میرکس نے بھی اپنی کتاب میں انہی افکار ونظریات کی تائید کی۔ (۲۲۲)

فرانس کے مشہور مستشرق ماسینحن کہتے ہیں'' یونانی فلسفہ عالم اسلامی ہیں جذب ہو گیا۔ قرامطہ اور رازی ہے لے کر ابن سینا کے دور تک یونانی فلسفہ ہی مسلمان مفکرین کے اذہان پر حکومت کرتا رہا۔ یہی وجہ ہے کہ چوتھی صدی ہجری میں میٹافز کس کی اصطلاح منظر عام پر آئی' حالا نکہ اس ہے قبل روح' نفس اور جوہر مادی کے الفاظ استعمال ہوتے تھے۔افلاطون اور ارسطو کے افکار بھی اسی دور میں صوفیوں میں داخل ہوئے۔'' (۲۲۳)

آپ نے مطالعہ کرلیا کہ اس معاطع میں مسلمان محققین اور مستشرقین کی رائے ایک بی ہے۔

بعض صوفی بھی اس بات کے قائل ہیں کہ تصوف کا بونانی فلنفے کے ساتھ گہراتعلق ہے۔
چنانچہا بنی کتب میں دہ بونانی فلنفے کی تعریف کرتے ہیں اور اس کا دفاع کرتے نظر آتے ہیں۔
الجملی اپنی کتاب' الانسان الکائل فی معرفة الا داخر والا دائل' کے دوسرے جھے میں لکھتا
ہے'' افلاطون کے ساتھ میری ملاقات ہوئی' جے اللی ظاہر کا فریجھتے ہیں۔ حالا تکہ ملاقات کے بعد
میں نے یم محسوں کیا کہ اس نے اس دنیا کوفور سے بھر دیا ہے۔ میرے نزدیک اس کا وہ مقام ہے جو
معدد دے ادلیاء کا ہے۔ میں نے اس سے پوچھاتم کون ہو؟ تو اس نے کہا میں قطب زیال ہو۔
لیکن میں نے ایک بجیب وغریب چیزیں دیکھیں اور محسوں کی ہیں کہ میں آئیس نے کرنہیں کرسکتا۔
ایک با تیں ہیں جنہیں زبان بیان کرنے سے قاصر ہے۔ لہذا اگرتم محظمند ہوتو اپنے ہونٹوں کو کی لواور
خاصوری کا قتار کرو۔' (۲۲۳)

ایک اور مقام پر الجملی لکھتا ہے کہ ارسطو جو افلاطون کا شاگر دتھا' نے حضرت خضر کی صحبت پائی ہے اور ان سے بہت سارے علوم بھی حاصل کئے۔ ارسطو حضرت خضر کے شاگر دوں ہیں سے ہے۔ (۲۲۵)اس کے علاوہ الجملی نے افلاطونی افکار اورفلسفوں کو بھی ذکر کیا۔

لسان الدین این الخطیب اپنی کتاب ' روضة التریف بالحب شریف 'میں افلاطون کومعلم الخیر کے نام سے یاد کرتا ہے۔ اس کے مطابق ارسطو بہت سارے معاملات میں متذبذب تھا 'لہذا ارسطوکا نام متذبذب تھیم اورستر اطاور ہرمس کا نام اس نے اہلِ انوار یعنی نوروا لے رکھا۔

ابن الخطيب ارسطوك بارے ميں يبال تك كہتا ہے كدار سطواعلى ترين مقام يرفائز تھا كد اے ذات الہیہ کے ساتھ اتحاد حاصل ہو گیا تھا۔ چنانچہ ارسطوے نقل کرتے ہوئے وہ کہتا ہے ''بہت دفعہ میں نے اینے رب کے ساتھ خلوت اختیار کی' میں نے اپنے بدن کوایک طرف ر کھ دیا' میں خداکے سامنے یوں حاضر ہوا گو یامیر ابدن بھی میرے ساتھ نہیں ہے ٔ اور میں طبعی لباس ہے بھی یا ک ہوں اس وقت میں نے محسوں کیا کہ میں دنیا کی ہر چیز سے نکل کرایک ذات میں داخل ہو گیا ہوں جب بیاحساس بڑھاتو مجھا پی ذات میں بھی اس ذات ھیقیہ کا<sup>کس</sup>ن نظر آنے لگا 'اس کے كمالات اورمناظر ديكه كرمين جيران ادرمبهوت ہوگيا اور جھے پية لگ گيا كه يش بھي ذات ياك كا ایک جزوہوگیا ہوں۔جب جھےاس بات کا یقین ہوگیا تو میں نے اینے ذہن کی پرواز کواور برحایا اورعلت البيديين داخل ہوگيا، جو كا كنات كومحيط بـ مجيم محسوس جوا كديس آسان بر كويا لفكا جوا ہوں' کا نئات ہے او پر ہوں۔ وہاں ہے میں دنیا کود میھر ہاہوں اور اس مقام پر میں نے نور ُ خوشی دیکھی جسے انسانی زبان بیان کرنے انسان کان سننے اور انسانی د ماغ سوچ بھی نہیں سکتا۔ بینورا تنا زياده قلما كه مين اس كى تاب نه لاسكا' چنانچه مين ووباره عقل اورفكروالى دنيا مين واپس آگيا اور بي نور مجھ ہے دُور بٹتے گئے۔ میرے اور اس نور کے درمیان دہم اور شکوک کے بہت سارے یردے حائل ہوگئے۔ میں جیران تھا کہ س طرح میں نے اس ذات شریفہ تک رسائی حاصل کی اوراب میں کس منگ اور تاریک سوچ پرواپس آگیا ہوں۔ عجیب بات یہ ہے کہ میں نے اپنے آپ کونور ہے بھراہوامحسوں کیا' مجھے یوں لگا جیسے میرابدن اورجسم بھی نور کا ہے' حالانکہ بینور میرےجسم سے

خارج اور میراجہم نور سے خارج تھا۔ دہاں جاکر میری فکر اور سوچ ختم ہوگئ صرف روئیت اور بخل رہ گئی۔ میں حیران پریشان کھڑا سب کچھ دیکھتا رہا۔ جھے بے اختیار فلطنوس یاد آیا جو ذات شریفہ تک رسائی حاصل کرنے کا بہت مشاق ہے۔ اس کا کہنا تھا کہ بڑخص کواس کی خواہش کرنی چاہئے جب وہ جوا ہر الہیکو حاصل کرلے گا عالم اعلیٰ تک پہنچ جائے گا تو اس کے بدلے میں اسے اضطرار اور بیتا بی ہوگی کہ اس پر دنیا کے سارے سکون قربان اور بیتا بی ہوگی کہ اس پر دنیا کے سارے سکون قربان کے جائے گا تو اس کے بدلے میں اسے اضطرار کے جائے جی سے اس بیتا بی کے بعد اسے الی راحت نصیب ہوگی کہ وہ اپنی زعر گی پر ابدی زعر گی کا کے جائے جی سے اس بیتا بی کے بعد اسے الی راحت نصیب ہوگی کہ وہ اپنی زعر گی پر ابدی زعر گی کا گراہی کا مزہ ایوری زندگی بر محیط ہوگا۔ اگر چہ یہ لیے یا گھڑی کہ کی ملاقات می گذرت میں کھویا رہے گا۔ اگر چہ یہ لیے یا گھڑی جم کی ملاقات ہوگی ملاقات ہوگی ملاقات ہوگی ملاقات ہوگی کہ اس کا مزہ ایوری زندگی برمجیط ہوگا۔' (۲۲۷)

مزید کہتا ہے'' بہت سارے لوگ آسے ریاضت اور محنت کے ذریعے حاصل کرنے کی کوشش کرتے ہیں عالا نکہ اس کے حصول کیلئے یہ کوئی طریقہ نہیں ہے۔ اس لئے کہ اس ملاقات کے ذریعے تو وہ عالم لطیف کا حصہ بن جاتا ہے۔ وہ جم کے مختلف اشغال پر قادر ہو جاتا ہے۔ کا ئنات کے عجائب اسے اپنے سامنے بیچ نظرا تے ہیں۔ جن لوگوں کو یہ تجربہ ہواوہ بتاتے ہیں کہ ان کا جم اس دنیا میں رہ گیا اور اپنی روح کے ساتھ وہ عالم اعلیٰ تک گئے وہاں انہوں نے نور کا مشاہدہ کیا 'پھر جب وہ مادی دنیا میں واپس آئے تو وہ سب چیزیں ان سے تم ہوگئیں صرف یادیں رہ گئیں۔ اس طرح کے واقعات ستر اط افلاطون اور ارسطونے آئی کم آبوں میں نقل کئے ہیں۔'' (۲۲۷)

اس طرح کے واقعات ستر اط افلاطون اور ارسطونے آئی کم آبوں میں اور بھی بہت ساری ملتی ہیں ' یہ گویا داخلی

اس طرح کی عبارات بھیں صوفیوں کی کمابوں میں اور بھی بہت ساری بھتی ہیں' یہ کو یا داخلی شہادات اور گواہیاں ہیں' بیصوفیوں کے اعتر افات ہیں۔

ای بناپرمشہورصوفی عبدالوہاب الشعرانی اپنے شیخ کے بارے میں نقل کرتے ہیں''میرے شیخ افضل الدین کہا کرتے ہیں''میرے شیخ افضل الدین کہا کرتے ہیں معتزلہ اور فلطفوں کے بہت ساری باتیں ظاہری اعتبار سے معتزلہ اور فلطفوں کے قواعد کے مطابق ہیں۔ لبنداان باتوں کے ظاہرکود کھے کران کا اٹکارٹیس کر دیتا چاہئے بلکہ اس کے کہ فروری نہیں کہ جو بات فلٹی یا معتزلی کے دہ فلط اور بلکل ہو۔'' (۲۲۸)

ان اعتر افات اورگواہیوں کے بعد ہمیں صوفیوں کے مزید اقوال بیان کرنے کی ضرورت نہیں۔اس کتاب کے دوسرے حصے میں بعض مقامات پر ہم کچھاورا قوال کا بھی حوالہ دیں گے جس سے بیہ بات معلوم ہوجائے گی کہ صوفیوں کے افکار اور جد بیرا فلاطونی افکار میں بہت زیادہ مکارنت اور مشابہت ہے۔

یے تصوف کے بنیادی ماخذ ہیں جس سے تصوف کے شجرہ بے ٹمر نے سیرائی حاصل کی۔ لہذا یہ مکن نہیں کہ کسی ایک مصدر کو ہی تصوف کا بنیادی مصدر قرار دیا جائے۔ نیکلسن کے مطابق ''عیسائیت' جدیدافلاطونی افکار بدھازم سیت کی افکار اور فلفے ہیں جن کا اسلامی تصوف پر گہراا ٹر ہے۔ جس زمانے ہیں تصوف پر گہراا ٹر ہے۔ جس زمانے ہیں تصوف پر گہراا ٹر غلظہ تھا' لہذا تصوف پر ان کی گہری چھاپ کا لگنا ضروری تھا۔ اس کے علاوہ بھی اس پر بہت می ملک کے طور پر دلیس شاہد ہیں۔ خلاصہ کلام ہم کہد سکتے ہیں کہ تیسری صدمی میں تسوف ایک مسلک کے طور پر سائے ہیں۔ شاہد ہیں۔ خلاصہ کلام ہم کہد سکتے ہیں کہ تیسری صدمی میں تسوف ایک مسلک کے طور پر سائے ہیں اسلامی عقیدہ تو حید کے ساتھ ساتھ ساتھ سائیوں کا تصویر بہانیت' ہندوؤں اور بونا نیوں کا فلفہ بھی شامل تھا۔'' (۲۲۹)

ان ندا ہب اورافکار کے علاوہ تصوف پراٹر ڈالنے والا ایک اورانتہائی اہم مصدر بھی ہے لینی تصوف جس کا پہلا نے بہودیوں نے رکھا تھا' بعدازاں وہ ایرانی علاقوں بیس بھلا بھولا۔ چونکہ اس مصدر کا بھی تصوف بیس انتہائی اہم مقام حاصل ہے لہذا ہم اسکے صفحات بیس اسے بھی تفصیل کے مسلحہ بیان کریں گے جس میں ہم ثابت کریں گے کہ شیعیت اپنے ابتدائی دورے لے کرآ خرتک تصوف پر غالب رہا' تصوف کے بنیادی عقائد اصطلاحات اور تعریفیس شیعیت سے جیرت انگیز طور پر مشابہت رکھتی ہیں قطر آتے ہیں۔ باب کی برمشابہت رکھتی ہیں قطر ہم اس کیلئے ایک مستقل باب قائم کررہے ہیں تا کہ اس موضوع پر بربر بحث گفتگو ہواوراس کا ہر پہلوکھل کر قارئین کے سامنے آجائے۔

## حواله جات باب2

- (١) اس كتاب كاباب نمبر 1 ، فصل نمبر 3 ملاحظة فرما كيس
- (٢)'' تذكرة الاولياءُ' مصنف فريدالدين العطار''ص53' مطبوعه: پاكستان
  - (٣) "طبقات السلى" ص 12 "مطبوعة: مطالع المثعب القاهره 1380 ه
- (٣) " ولية الاولياء "مصنف الاصباني طد7 م 367 مطبوعة وارالكاب العربي لبنان
- (٥) "الرساله القشيرية بطه 1 مس 54 مطبوعه : دار الكتب الحديث القاهر والمحقيق ذا كنرعبد الحليم محود
  - (٢) د جميرة الاولياء "جلد2 مس 125 مطبوعة مؤسسة أكلى القابره 1967ء
    - (٤) " فعات الانس" مصنف جائ ص 41 ايران
- (٨) " طبقات الاوليام" مصنف ابن الملقن "ص5 مطبوعة: مكتبه الخاتمي القاهره "بهلاالمييش 1393 هـ
  - (٩) "الطبقات الكبرى" مصنف شعراني طيد 1 م 69
- (١٠) ''للت دستر'' باب 21\_ نیز'' دائرة المعارف''نقل از'' تاریخ انتصوف فی الاسلام'' مصنف ڈ اکٹر قاسم غُنْ عربی ترجمه 223\_ نیز'' جیتجو درتصوف ایران'' فاری' مصنف ڈ اکٹر عبدالحسین زرین کوب' ص 7-6' مطبوعہ: مؤسسة انتشادات امیر کبیرتیران 1368
  - (١١) نركوره بالاحواليه
  - (۱۲) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف ذا كثر قاسم في عربي ترجمه ص 223
- (١٣) ''اللمع''مصنف القوی' ص265 'تحتیق وْ اکثر عبدالحلیم محمودُ طاعبدالباقی سرور۔'' تذکرۃ الاولیاء''مصنف عطارُ ص57 'مطبوعہ پاکستان
- (١٣) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 166 نيز "غيث المواهب العليه" مصنف نفزى الرندي و المرادي المرادي الرندي الرندي الرندي المرادي ال
- (١٥) '' قوت القلوب'' مصنف ابوطالب الكئ جلد 1 'ص 252' مطبوعه: دار صادر بيروت به نيز''غيث الموابب العلبه'' جلد 1 'ص 208
  - (١٦) "عوارف المعارف" مصنف سبروروي باب 21 مص 165 "مطبوعه: دارالكتاب العربي بيروت 1983

التصوف

(١٤)'' قوت القلوب في معاملة الحموب' مصنف ايوطال المكي جلد 1 'ص 267

(١٨)'' قوت القلوب'' جلد 2 'ص 238 \_ نيز''عوارف المعارف''ص 165 \_ نيز'' الطبقات الكبريٰ'' مصنف

شعراني ٔ جلد 1 م 73 مطبوعه دارانعلم جميع قابره 1954

(١٩) "عوارف المعارف" ص165-164

(٢٠) ندكره مالاحوالهُ ص165

(٢١) "غيف الموابب العليه في شرح الحكم العطائية" مصنف ابوعبدالله محمد بن ابراجيم النفز ألى الرندي جلد 1 "

ص209 ، تحقيق ذ اكثر عبد الحليم محودة اكثر محمود شريف مطبوعه المبعادة القاهره

(۲۲) نړکوره بالاحواليه

(٢٣) ''طبقات الاولياءُ 'مصنف ابن الملقن 'ص36 'مطبوعه: مكتبه الخانجي القاهرهُ بمبلاا يديش 1393

(٣٣)" طبقات الشعراني" جلد 1 م 46

(٢٥) "كشف الحجوب" مصنف البجوري ص 611-610

(٢٦) "كشف الحجوب" عربي اليريش ص 611-610

(٣٤) "اللمع"مصنف السراج الطّويّ ص 264

(٨٨)'' تذكرة الاولياء''مصنف فريدالدين العطارُص 241 'مطبوعه: پاكسّان

(٢٩)''الاخلاق الهتوليه''مصنف عبدالوماب الشعراني' جلد 3 من 179 'تحتيق وْاكْرْمنْعِ عبدالليم محمودُ مطبوعه:

مطيعه دارالتراث العربي قايره 1974ء

(٣٠)"طبقات الشعراني"م 34

(٣١)" تنبيه المغترين "مصنف شعراني ص 29

(٣٢) (تلميس ابليس' مصنف علامه ابن الجوزيُ ص 286

(٣٣) سورة النساءُ آبت 3

(۳۴) سورة النورُ آيت 32

(٣٥) سورة الروم أيت 21

(٣٦)متفق عليه

(٣٤) كاه ابودا ؤد والنسائي وليبه هي عن معقل بن بار

(۳۸) رواه احمه والنسائي

(۳۹)رواهسلم

الثموني المحافق

(٠٠) (وتلميس البيس "مصنف ابن الجوزي ص 286-285

(۴۱) آیت12 'انجیل تی'عهدنامه جدید

(۳۲) پولس کا کوزش والوں کے نام خط عہد نامہ جدید محصر نہر 7' آیت 1

(٣٣) ندكوره بالاحوالهُ آيت 8

(۴۴) حصرنمبر 7 أيت 31 تا 39 تا 39

Oxford History of Christian Church P.992, London 1958,(%)

(٣٦) "طبقات الشعراني" جلد 2 'ص142

(27) " تذكرة اوليائ برصغير" مصنف مرز امحد اختر و الوي جلد 3 ص 33

Bookings of The Chirstian Churchs, P135, London, 1955(m)

(۴۹)انجيل متي حصه 6

(۵۰) نجيل متي حصه 6' آيت 24 تا آخر

(۵۱) حسد 19 أيت 16 تا24

(۵۲) ند کوره بالاحوالهٔ آیت 29

(ar)حد 10 أيت 10-9

(۵۴) انجيل لوقا صه 14 'آيت 26

(۵۵) نه کوره مالاحوالهٔ آیت 33

(۵۶) انجيل متي حصير 8 أيت 18 تا 23

(۵۷) دی سری آف کیر" مصف ول و پورن عربی ترجمه میدران با 12 مص 119 تا 123 مطبوعة

الا داره الثقافيه في جامعة الدول العربية القاهرة 1964

The Story of the Christian Church, P889, 1933(5A)

A short History of our Religion, London 1922(44)

Origin Christian Church Art, 4-6, Oxford, 1933(1-)

Buildings, Loeb, Lib i, 10(1)

History of Ancient Art, 1, 350-1, Finlay, 195(1r)

(٦٣) سورة الإعرافُ آيت 32-31

(٣٢) سورة القصص آب 77

- (٦٥) سورة البقرهُ آيت 29
- (٦٦) سورة الخلُّ آيت 14
- (١٤) سورة النحلُ آيت 81-80
  - (١٨) سورة الخل آيت 5 تا7
    - (١٩) سورة الجمعة أيت 10
    - (٤٠) سورة النساءُ آيت 5
  - (ا4) سورة البقرة أيت 275
  - (2۲) سورة البقرهُ آيت 212
- (21) سورة البقرهُ آيت 201
- (۴۷) سورة الذاريات أيت 19
- (۷۵) سورة الانعامُ آيت 141
- (۷۲) سورة الروم آيت 38
  - (44) سورة الاسراءُ آيت 27
- (44) سورة الانعام أيت 141
- (49)رداه البخاري ومسلم والنسائي وابوداؤر وابن ملجه
  - (۸۰)متفق علیه
  - (۸۱) رواه احمد واسناده صحح
    - (۸۲)منن عليه
  - (۸۳) رواه ابخاري دمسلم وغيرهما
    - (۸۴)رواه احمدوابن ملبه
    - (۸۵)رواه سلم فی صیحه
  - ر ۱۹۶۷ مل من ماین (۸۲) رواه البیمتی واین ماجه واسناده صحیح ور جاله نقات
- (٨٤) رواه سلم وابودا ؤدوالنسائي دغيرهم واللفظ مسلم
  - (۸۸)" الحية"مصنف المحاسي
- (٨٩) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص92\_ نيز" اللعع" مصنف طبين ص262\_ نيز" الرسالد
  - القشيرية 'جلد1' ص71

التموني \_\_\_\_\_\_

(٩٠) "الرساله القشيري" مصنف ابوقاسم القشيري وتجلد 1 مس 84

(٩) "توت القلوب" مصنف ابوطالب المكي جلد 1 "ص 267- نيز "غيف المواهب العليه" مصنف نفزي

الرندي ٔ ص208

(٩٢)"الرساله القشيرية "جلدا"ص 117

(٩٣)''ابقاظالهم ''مصنف ابن عجيبه لحسن 'ص213' تيسراا يُم يثن مطبوعة بمصطفى البابي أكلمي 1402 هـ

(٩٣) ندكوره بالاحواليه

(۹۵)''اصطلاحات الصونيا'' مصنف كمال الدين عبدالرزاق القاشانی' آثھويں صدى ججرى كےمشہور صوفی'

ص76 مطبوعه العيئة المصر بيالعامه للكتاب معر

(٩٢)رواه النسائي

(92) "اللمع" مصنف القوئ ص72\_ نيز" مناقب الصوفية" مصنف قطب الدين المروزي ص55 "مطبوعة:

تهران1362ھ

(٩٨) "اللمع" مصنف طوي ص 72

(٩٩) 'اليواقية والجواهر' مصنف شعراني جلد 1 'ص 26 'مطبوعه بمصطفيٰ البابي 1378

(١٠٠) ' الاخلاق المتبولية مصنف شعراني عباري ص94 ، تحقيق عبد الحليم محمود مطبوعه بمطبعة حسان القاهره

(١٠١) "حياة القلوب في كيفية الوصول الي أمجوب "مصنف عماد الدين الاموى جلد 2 مس 122

(١٠٢) " طيقات الاولياء "مصنف ابن الملقن التوفى 804 ه مطبوعة علتب الخانجي قام ه 1393

(١٠٣) "العرف ليذب إهل التصوف" ص 185 "مطبوعة قام و1400ه

(١٠٣)''غييف إلمواهب المعليه''مصنف نفزي الرنديُّ التوفي 792 هُ ص 93-92 مطبوعه: القاهر ه

(١٠٥) "كشف الحوب" مصنف الجويري ص 558

(١٠٦) ندكوره بالاحوالة ص 361

(١٠٤) ' ' الطحة العليه في اوراد الثاذلية ' مصنف عبد القادر ذكي ص 263 ' مطبوعه: مكتهة المثني قاهره - نيز ' الانوار

القدسية مصنف شعراني مجلد 1 م 132 مطبوعه: داراحياء التراث العربي بغداد 1984ء

(١٠٨) "مناقب الصوفية" فارئ مصنف ابوالمظفر المروزي ص55 "ابتمام محتقى ايرج افشار مطبوعة ايران

(١٠٩) " توت القلوب" مصنف ابوطالب المكي جلد 2 مس

(١١٠) ندكوره بالاحوالة ص 21

(١١١) "التعارف كمذ بب الل التصوف" ص 108 "مطبوعه: مكتبه الكليات الازهر بيالقاهره

المفول

(١١٢) ' فواتح الجمال وفواتح الجلال' مصنف فجم الدين الكبرى ص 59

(١١٣) "منازل السائرين مع العلل والقامات "ص 296 "مطبوعة ايران 1361 ه

(١١٣) ومجتاب الاولياء "مصنف ابن الملقن التوني 804 ه ص 152 "مطبوعه: مكتبه الحافجي القابره 1973

(١١٥)" طبقات السلمي" ص 47

(١١٦) "قوت القلوب" ص 168 - نيز" الرسالة "مصنف القشيري ص 88

(١١٤) التعرف مصنف الكلاباذي ص 29

(١١٨) "قوت القلوب" مصنف ابوطالب المكي جلد 2

(۱۱۹)" تاریخ الا فکارالوارده فی الاسم" مصنف نون کریمز منقول از "مقدمة الکتاب فی التصوف اسلای و تاریخه" مصنف ذاکثر ابوالعلی العفی به نیز" الفکر العربی و مکانته نی الثاریخ "مصنف مشہور مستشرق اولیری "ترجمه تمام حسان

مصنف. دَانتر ابوا می این کی بینر استرانعر بی ومکانند می انباری مصنف منهور منتشر فی اولیری ترجمه نمام حسان ص195-194 مطبوعه: القابره

ال194-195 منبوعه:العاهره

(۱۲۰) ''التصوف الاسلامي منهجا وسلوكا'' مصنف ذ اكثر عبدالرحمٰن عمير هُ ص 33 'مطبوعه: مكتبه الكليات الا زهريه

القاهره بنيز 'ميطل الى التصوف الاسلامي 'مصنف دُا كثر تفتاز اني 'ص 28

(۱۲۱) ندکوره بالاحوالهٔ ص100 عربی ترجمه

(۱۲۲)" طبقات الشعراني" جلد 1 مس 35

(١٢٣) "المعقد الغريد" مصنف ابن عبدريه جلد 3 مس 378 مطبوعه: القابره 1293 هـ

(١٢٣) وبتلميس البيس مصنف ابن الجوزى التونى 596 مس 219 مطبوعه: دار الوي الربي بيروت

(۱۲۵) "بتليس البيس" ابن الجوزي ص 220-219

(١٤٦) "الطبقات الكبرى" مصنف الشعراني 'جلد 1 مص 78

(١٢٤) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 59 مطبوعه: دار الكتاب العربي

(١٢٨) "التعرف لمذبب الل التصوف" مصنف ابو برحم الكلاباذي ص 31

(١٢٩) " دراسات في التصوف الاسلامي وتاريخ "مصنف يمكلسن عربي ترجمه إبوالعلا لعفني من 42-42

(١٣٠) ندكوره بالاحوالة ص 48

(١٣١) مْرُكُور ه بِالإحوالةُ ص68-67

(١٣٢) "المجله الاسيوية الملكية " 1891 ° ص 153 ° منقول از" نشاة الفليفه الصوفية " معهنف ذاكثر عرفان

عبدالحمية ص111 مطبوعة المكتب الاسلامي بيروت 1974ء

(١٣٣) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف قاسم غنى عربي ترجمه صادق نثات مطبوعه: كمتبد النهضه القاهرة

174

£1970

التصوف

(١٣٨٠) ندكوره بالاحوالة ص 102

(١٣٥) "الصوفية والفقراء" شيخ الاسلام ابن تيمية ص7 "مطبوعة: وارالفتح القاهرة 1984

(١٣٦) (بتلييس الميس مصنف ابن الجوزي ص 222-221

(١٣٧) "فعات الانس" مصنف الجامي

(١٣٨) " القلسفه الصوفيد في الاسلام" مصنف و اكثر عبد القا ورمحودٌ ص 39 مطبوعه: وارالفقر العربي قامره

(١٣٩) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف ذ اكثر قاسم في عربي ترجمه ص 103

(١٨٠) "التصوف الاسلاي وتاريخ" مصنف ني كلسن عربي ترجمه وْ اكثر ابوالعلاء العقلي "ص 56 تا 58

(١٣١) وتليس المين مصنف ابن الجوزئ باب10 مص 196-195

(١٣٢) يذكوره بالإحوالة ص 324

(١٣٣) أدكوره بالإحوالة ص171-170

(١٣٣) ( كشف الحجوب "مصنف البحويري عربي ترجم ص 439 مطبوعة: دارانتهضة العربية بيروت

(١٢٥) "الجوام والدرر"مصنف شعراني ص 237 مطبوعه بمصر

(١٣٦) "الطيقات الكبري "مصنف الشعراني 'جلد 2 مس 140

(١٣٧) ''صلية الاولياءُ' مصنف الاصباني' جلد10 ' ص 151 ' تيسرا المُديثنُ دارالكتّاب العربي بيروت لبنان

1980

(١٣٨) غدكوره بالاحواليه

(١٣٩) " قوت القلوب" مصنف ابوطالب المكي طلد 2 مس 56

(١٥٠)'' تاريخ التصوف الاسلامي'' مصنف ذا كثر عبدالرحن بدويُ ص35 ' مطبوعه: وكالمة المعطبوعات كويت

<sub>+</sub>1978

(١٥١) ندكوره بالاحوالة ص 34-34

(١٥٢) ''التصايف الاسلامى و تاريخهُ'' ص 47\_ نيز'' تاريخ الافكار الواردة في الاسلام'' مصنف فون كريمزُ

ص52 \_ نيز" المجله الملكيه الآسيوية "مولدُزيبرك مقالات

(١٥٣) " تاريخ التصوف الاسلامي "مصنف البدوي ص 333

(١٥/٠) ' اضوا على انتصوف ' وْ اكْتُرْطلعت غنام ص 84 تا88 مطبوعه عالم الكتب قامره

(١٥٥)'' مثل الى النصوف الاسلامي'' مصنف وْ اكثر ابوالوفا التلمي الشتازاني' ص30-29' مطبوعه: واراثقافه

التمون \_\_\_\_\_ التمون

للنشر والتوزيع' قاهره

(١٥٦) "مقدمة الكتاب في التصوف الاسلامي وتاريخ "ص ح ط

(۱۵۷) ندکوره بالاحواليه

(۱۵۸)" تاريخ التصوف الاسلامي" مصنف وُ اكثر قاسم غنى عربي ترجمه صادق نشات به نيز" مثل الى التصوف الاسلامي" وْاكْمِرْتَعْمَارْانِي

(١٥٩) " مفحات الانس "مصنف جامي ص 80

(١٦٠) ندكوره بالاحواليه

(١٦١) "في التصوف في الاسلامي وتاريخه" ص 20

(١٦٢) "الرساله القشيرية "جلد 1 م 117 " تحقيق عبد الحليم محود

(١٦٣) فدكوره بالاحوالهُ ص88 - نيز ' قوت القلوب' 'مصنف ابوطالب المكي ُ جلد 2 'ص168

(١٦٢) "المع"مصنف الطّوى ص 269

(١٦٥) ' نغيث المواهب العليه ' مصنف نفزي الرندي طلد 2 'ص 166 بتحقيق عبد الحليم محمود

(١٦٦) "طبقات السلمي" ص 23 "مطبوعة: مطالع الشعب 1380 ه

(١٦٤)" طبقات الشعراني" جلد 1 مس7

(١٦٨) "احياء علوم الدين مصنف غزالي جلد 3 عص 79 مطبوعة دار القلم بيروت ببلا المديش

(١٢٩) مْدُكُورِه بِالاحوالةُ ص77

(۱۷۰) ندکوره مالاحوالیه

(١٤١) "حياة القلوب" مصنف عما والدين الاموي جلد 2 مص

(١٤٢) "ووارف المعارف" مصنف سيروردي ص 223 مطبوعه: دارالكتاب العربي ودسراا يُديش 1983

(١٤٣) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 224-223

(١٤٣) "فليفة البندالقديمة" مصنف مجمر عبدالسلام رامپوري ص64- نيز" اديان الهند الكبري" مصنف شيلي،

ص126 'مطبوعه:القاهره1964

(١٤٥)" طبقات الشعراني" جلد2 من 143

(١٤٦) " قوت القلوب "مصنف ابوطالب المكي قصل 41 'جلد 2 م 206

(١٤٤) "المع "مصنف طوي ص 261 - نيز" الرسالة القشيري "جلد 2 مص 547

(١٤٨)" اللمع" مصنف طوى ص 255

التعوف 176

(٩٤١) ندكوره بالإحوالة ص 253

(١٨٠) "كشف المحوب" مصنف البحويري ص 605

(١٨١) "عوارف المعارف" مصنف سهروردي ص150 ينز "غيث المواهب العليه" مصنف نفزي الرندي ا

طد2 م 66- نيز "ايقاظ البهم" مصنف ابن عجيب ص 333

(١٨٢) "عوارف المعارف" ص 150 - نيز "غيث الموابب العليه" جلد 2 م 65

(١٨٣) "عوارف المعارف" ص157

(١٨٣) "غيث الموابب العليه" مصنف نفرى الرندى جلد 2 عس 65

(١٨٥)" طبقات الشعراني" جلد 2 °0 - 66 - 67

(١٨٧) " ايقا ظالهم" مصنف ابن المحييد لجسني ص 333 "مطبوعه بصطفي البابي أحكمي مصرتيسراا أيريشن 1402

(١٨٤) ومعوارف المعارف مسنف سروردي ص125

(۱۸۸) نه کوره بالاحوالهٔ ص122

(٩ ١٨)''التعر ف لمذهب الل التصوف'' مصنف الكلابا ذي ص29' دومرا ايْدِيشْ مطبوعه: مكتبه الكلية الازهريه

قابره1400

(١٩٠) " كشف الحجوب" مصنف جويري عن 416 منيز" تذكرة الاولياء" مصنف فريدالدين عطار ُص 347 "

مطبوعه: يا كستان

(١٩١) " توت القلوب "مصنف ابوطالب المكي جلد 2 مس 207

(۱۹۲) مذكوره بالإحوالهُ جلد 2 'ص152

(١٩٣) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 126 ينز" توت القلوب" مصنف ابوطالب المكي" جلد 2"

ص 207 مطبوعه دارالصادر بير دت

(١٩٣)" طبقات الكبركيّ مصنف شعراني ُ جلد 1 مص 137-136

(١٩٥) ندكوره بالاحواله ٔ جلد 2 م 122

(١٩٦) د عوارف المعارف مصنف سيرور دي ص 111

(١٩٤) ' نجامع الاصول في الاولياءُ ' مصنف احمد الكمثخانوي التقشيندي مطبوعة: المطبعة الوبدية ثنام 1298 هد

(١٩٨) " رسالة ترتيب السلوك" مصنف القشيري من ص77-76 "مطبوعه: المعبد المركزي للا بحاث الاسلامية

اسلام آباد یا کستان

(١٩٩)"طبقات الشعراني"م 182

177 \_\_\_\_\_ التحوف

- (٢٠٠) ذكوره بالاحوالهُ جلد 2 م 141
- The Buddha and the Criste, P 84 by B.H Streeter London, (r-1)
  1932
- (۴۰۲) ''ترتیب انسلوک الی ملک الملوک'' مصنف جمال الدین مجمد بن عمر بحرق الحضر می ص 249-248' مطبوعه بیخاب بونیورشی لا ہور
- (٢٠٣) "الانوار القدسية مصنف عبد الوباب الشعراني طبدح ص 21 مطبوعة واراحياء التراث العربي بغداد عراق
- (٢٠٤٣) ''الطبقات الكبرئ'' مصنف شعرانی' جلد 1 'ص183 ميز'' أهمية العليه في اوراد الشاذليه'' مصنف عبدالقادرذ كي ص253 مطبوعة قاهره
- (٢٠٥)''جمبر ة الاولياء''مصنف منونی اُحسین جلد 2' ص 237\_ نیز'' قلادة الجوابر نی ذکرالرفا می واتباعه الا کابر'' مصنف مجمه ابواليد کی الرفاعی مص 399 'ميدلا ایڈیشن 1400 هئیروت لبنان •
- (٢٠٦) "اللمع" مصنف الطّوى ص 275\_ نيز "الرسالة التشيري" ص 160 ينز" تذكرة الاولياء" مصنف عطار س 160 ينز" تذكرة الاولياء" مصنف عطار س 305 ينز" الانوار التسيد" مصنف شعراني "ص 54 منز" الانوار التسيد" مصنف شعراني "ص 54 منز" طبقات الكبري" مصنف شعراني "جلد 1 "ص 103
- (٢٠٤) "(سالة الترتيب السلوك من الرسائل القشيرية مصنف عبدالكريم القشيري التونى 465 م 780 م مطبوعة بإكستان
  - (٢٠٨) السيدى احمد الدروس مصنف و اكثر عبد الحليم محمود ص 76 مطبوعه القاهره 1974
  - (٢٠٩) " طبارة القلوب "مصنف عبدالعزيز الدرني ص 209 مطبوعه بمصطفي البالي الحلبي 1971
    - (٢١٠) "اللمع" مصنف الطّوى ص 500

'' رسالة بدوشان ابوعبدالله' مصنف الحكيم الترخدئ ص 15 'مطبوعة كيتهولك بيروت يشعرانى نے ابن عربی كه بارے بين فقل كيا ہے' وہ بادشاہوں كے پاس بيشا كرتے تيے' مجرخدا كى طرف ہے آئيس بدايت نعيب بوئى اور بيا بانوں ميں جانے گئے کچھ عرصہ بعد وہ ايک قبر ميں عز است شخیار كركے بيٹھ گئے ' جب قبر ہے باہر آ كو بہت ہے علوم وفنون كے ماہر تھے سياحت كو پہند كرتے تھے۔'' بحوالہ'' اليواقيت والجوابر' مصنف شعرائی جلد 1 'ص 7-6 ' مطبوعة مصطفی البائی الحکمی ' القاہرہ ۔ ابن الفارض كے بارے ميں اس كا بيٹا بى فقل كرتا ہے'' بيں جلد 1 ' ص 7-6 ' مطبوعة مصطفی البائی الحکمی ' القاہرہ کو الدے ابتدائی و در میں میں اپنے والد ہے اجازت لے کر بہاڑ وں پر جیا جایا کرتا تھا' طویل عرصہ سیاحت کرتا تھا۔'' بحوالہ'' جبر ۃ الا ولياء' مصنف جموو ابوالفيض المنو فی السینی جلد 2 ' ص 346 ' مصنف ابن عربی التا ہم کہ کہ الربوط' مصنف ابن عربی راستہ ہے۔ بیش پہندی اور آ رام کا اس میں کوئی عمل وطن نہیں ہے۔'' بحوالہ'' الا مرائحکم المربوط' مصنف ابن عربی راستہ ہے۔ بیش کی بندی اور آ رام کا اس میں کوئی عمل وطن نہیں ہے۔'' بحوالہ'' الا مرائحکم المربوط' مصنف ابن عربی کوئی عمل وطن نہیں ہے۔'' بحوالہ'' الا مرائحکم المربوط' مصنف ابن عربی کی کھی محدود القائم ہو۔

(٢١٢)'' تذكرة الاولياء''مصنف فريدالدين عطار'ص 305' بإكسّان \_ نيز' طبقات الشعراني' جلد 1 'ص 88

(٢١٣) "الابريز" مصنف دباغ من 105

(٢١٣) "حيات القلوب" مصنف الاموى ص 219

(٢١٥) " تذكره اوليائ برصغير" مصف مرزاعم اختر دبلوى عدد مس 31 مطبوعه إكتان

(٢١٦) ندكوره بالاحوالية جلد 1 م 157

(٢١٤) " تذكره اوليائ ياك وهند "مصنف و اكترظهور الحن شارب ص 282 مطبوعه: ياكتان

(٢١٨) " تذكره اوليائ برصغير "مصنف مرز ادبلوي جلد 1 مص 96 مطبوعه: يا كتان

(٢١٩) " تذكرة اوليائ ياك وبند "مصنف و اكم ظهور الحن شارب ص 179 "مطبوعه: ياكتان

(٢٢٠) "رتيب السلوك" مصنف القشيري س 6 مطبوعه ياكتان

(۲۲۱)" تذكره اوليائے ياك وہند "ص 286

(٢٢٢) ندكوره بالاحوالة ص 307

(٢٢٣) "حيات القلوب" مصنف ممادالدين الاموي ص 268

(٢٢٣) مُدكوره بالاحواليُ ص 266

(۲۲۵) "نلفه يوگا" مصنف داماشارا كايوگي ص198

(٢٢٧) " تاريخ تصوف" مصنف بيسف يليم چشتى م 30 "مطبوعه جمع العلماء أوقاف لا مور 1976ء

(۲۲۷) ہر قاری اس طرح کے بہت سے والہ جات مختلف مقامات پر دیکھے گا۔ طوالت کے خوف کے پیش نظر ہم

179 \_\_\_\_\_ التفوف

فانسب كوبيان ونبيل كياتا بم بطور نموند چندا يك وكرك بير

(٢٢٨) "جميرة الاولياء" مصنف محود ابوالفيض المنوفي الحسين طلد 1 مس 267-266

(٢٢٩)'' روضة التعريف إلحب الشريف' مصنف لسان الدين بن الخطيب' ص 543 ' تحقيق عبدالقا دراحمه عطا' مطبوعه: وارافقرالعربي

(٢٣٠)" اضواعلى التصوف" مصنف ذ اكثر طلعت غنام ص 113

(٢٣١) "تقوف يرماسيكن كمقالئ ص 49 مطبوعة: دارالكتاب اللبناني بيروت

(٢٣٣)''الفكرالعربي ومكانية. في الطريق''عربي ترجمهُ ص200'مطبوعه 1916ء

( ۲۳۳ )''في التصوف الاسلامي وتاريخه'' ترجمه ذْ اكثر ابوالعلا لعفيم' ° 75

(۲۳۴) ند کوره مالاحوالهٔ ص 24

(٢٣٥)''العقيده والشريعه في الاسلام' مصنف كولدُّز يبرُّع بي ترجم ص 162

(٢٣٦) "المعراج في الكتابات الصوفية "مصنف ذاكثر قاسم سامرائي ص 216

(٢٣٧)" تاريخ التصوف في الاسلام" عربي ترجمه صادق نشات م 222-221

(٢٣٨) سورة آل عمران آيت85

(٢٣٩) سورة المائدة أيت3

(٢٣٠) معمر ة الاولياء "مصنف منوفي السيني جلد 1 "ص 292 مطبوعه القاهره

(٢٣١) نذكوره بالإحوالهُ ص276

(٢٣٢) "الفلسفه الصوفيه في الاسلام" مصنف و اكثر عبد القاور تحود ص 31 تا 33 مطبوعه: وارالفكر العربي

(٢٧٣) تاريخ التصوف الاسلامي "مصنف ذاكرعبد الرحن بدوي ص 42-42

(٢٢٣) ووتعليقات ابوالعلا لعقفي على نصوص الحكم ووسرا حصياص 9 مطبوعه: وارالكماب العربي بيروت

(٢٣٥) "مثل الى التصوف الاسلائ" مصنف ذا كثر ابوالوفا التليمي النتاز اني مس 34-33

(٢٣٦) والما المعارضدوالرو مصنف بهل بن عبدالله التسترى مطبوعه وارالانسان قابره

(٢٢٤)" القيم الروحية "ص 58

(٢٣٨) "التصوف الاسلامي في الادب والاخلاق" ببلد 1 م 249

(٢٣٩) "دراسات في التصوف الاسلامي" ص 346

(• ٢٥)" ولايت الله والطريق اليها" كامقدمه

(٢٥١)''التصوف الاسلامي''مصنف ذاكمُ قاسمُ غنيُ ترجمه صادق نشات ُص 143-142

التصوف \_\_\_\_\_\_

(۲۵۲) ' جَبْروزرتصوف إيران' ص 267 مطبوعه: تهران 1362ه

(٢٥٣) ''نخات الالس''مصنف جا مي ص 83 'مطبوعه: ايران 1337 هـ

(٢٥٣) "حديقة الشيعه" ص266 مطبوعه تبران

(۲۵۵)'' تاریخ التصوف'' اُردوز بان میں مصنف بیسف سلیم چشی مص63' مطبوعہ: علماءا کیڈی محکمہ اوقاف ماکستان 1976ء

(٢٥٦)'' بايزيدالانصاري'' كامقدمه مصنف ذاكثر ميرولي خان'ص89'مطبوعه بمجمع البحوث الاسلامية پاكستان 1396هـ

(٢٥٤) "التصوف الاسلامي وتاريخ" كامقدمه صب

(٢٥٨) "في التصوف الاسلامي وتاريخه "مصنف ني مكلس عربي ترجمهُ ص 14

(٢٥٩) مذكوره بالاحوالة ص74-73

(٢٦٠)"صوفية الاسلام"ص15

(٢٦١) مُذكوره بالاحوالهُ ص196 ـ نيز' ميرظ الى التصوف 'مصنف تفتاز اني 'ص33-33

(٢٦٢)" إلثاريخ العام للتصوف ومعالمه"

(٢٦٣)" التصوف" مصنف ماسينين ص 38-39

(٢٦٣) "الانسان الكامل" مصنف عبد الكريم الحيلي ، جلد 2 مص 52-52 وها أيديش 1981 ء

(٢٦٥) ندكوره بالاحوالهُ جلد 2 مس 117

(٢٢٦)" روضة التعريف" مصنف لسان الدين بن الخطبيب ص 551 ت 561

(٢٦٤) ندكوره بالاحوالة ص 560

(٢٦٨) "الطبقات الكبرى" مصنف الشعراني وجلد 1 مص 11

(٢٦٩) "التصوف" مصنف ني كلسن 'جلد 12 مص 10 - نيز" في التصوف الاسلاي وتاريخ "ص 72

تيسراباب

## شيعيت اورتصوف

شیعیت دراصل یہودیت کا چربہ ہے شیعیت کے موجداور بانی یہودی ہیں جنہوں نے اس کی بنیا در کھی اصول وضع کئے تو اعدمرتب کئے ۔ شیعیت کا بانی عبدالله بن سباتھا جس نے اسلام کا لبادہ اوڑھ کر اسلام میں نقب لگائی۔ تقیہ اور دھو کے کا چولا کہن کرمسلمانوں کوفریب دیا۔

تیسرے فلیفہ راشد حضرت عثان بن عفان کے دور بیں بیشخص بیمن سے مدینہ منورہ آیا اس کا مقبعہ بی اسلامی ارکان کا خاتمہ اور اسلام کی تباہی تھا۔ یہی وہ مخف ہے جس نے سب سے پہلے مسلمانوں کے درمیان تفریق اور اختلافات کے نتج ہوئے اور بغض اور عدادت کی آگ کی عزمانی ہے۔ یہی وہ مخف ہے جس نے مسلمانوں کے درمیان گالم گلوچ اور بغض کی ترویج کی ۔ مصل میں یہ یہودی تھا مسلمان ہونے کا ڈھونگ رچایا اور حضرت علی کے ساتھیوں میں شامل ہوگیا۔ یہودیوں کے منہ ہے مطابق ہوشت بین نون حضرت علی کے ساتھیوں میں شامل عبداللہ بن سبانے اس طرز پریہ مشہور کیا کہ حضرت علی مضور کے وصی ہوں گے۔ سب سے پہلے حضرت علی کی امامت کی فرضیت کا اعلان کرنے والاشخص بھی یہی تھا۔ اس نے حضرت علی کے مشبعہ ازم کے ناقدین بر ملا کہتے ہیں کہ وشعیت اور رافضیت یہودیت سے اخوذ ہے۔۔(۱)

عبداللہ بن سبا کے جمنڈ سے بہت سے یہودی اسم ہو گئے ایران کے شکست خوردہ ، عراق کے مفتوحین اہل عرب کے بالا دی کے مخالف عربوں کے دیرینہ خالفین سبھی اس کے جمند سے بین آگئے ہوں عبداللہ بن سبا کو بنا بنایا ما حول ملا اوراس نے ان لوگوں پر مشتمل ایک لشکر ترتیب دیا عبداللہ بن سبانے اس بات کو واضح طور پر محسوں کیا کہوہ مسلمانوں کے ساتھ کھلی جنگ نہیں کرسکتا ، وہ مسلمانوں کی شان و شوکت کو براہ راست ختم نہیں کرسکتا ، چنا نچراس نے اسلام کا لبادہ اوڑ ھا اور مسلمانوں کی صفوں میں واضل ہوگیا۔اس نے مسلمانوں میں یہودی ، مجوی اور عیسائی

افکارداخل کے اس کا اصل مقصد اسلام اور مسلمانوں سے انتقام لیبتا تھا' اس نے ایسے ایسے عقائد داخل کے جواس سے قبل مسلمانوں نے نہیں سے تھے۔ مثلاً اس نے حلول کاعقیدہ داخل کیا جس کے مطابق خدابند سے میں حلول کرتا ہے۔ اس نے حضور کے بعد نبوت کے اجراء کا دعویٰ کیا' یہی وہ شخص تھا جس نے اماموں پروحی کے نزول فرشتوں کی آید' معصومیت' ہرزمانے میں امام کا نزول وصیت اور ولایت کاعقیدہ' امام کا چھپنا' تاویل' علم کی ظاہر و باطن اقسام' لوگوں کی عموم وخصوص میں تقسیم' شریعت کی تنیخ' اسلامی تعلیمات کا خاتمہ اور اس طرح کے نئے ڈھکو سلے اسلام میں داخل کئے حالانکہ ان کا اسلام کے ساتھ دُور دُور تک کوئی تعلق نہیں تھا۔ ان ڈھکوسلوں کے ذریعے اس نے اسلام میں شکوک وشبہات کے نئے ہوئے۔ بنیا دی مقصد اسلام کوئم کرنا تھا۔

عبداللہ ابن ساکے بعد شیعوں نے اس اصل مقصد کوآ گے جلایا اوراس کی آبیاری کی۔اس حوالے سے شیعوں نے جوخد مات سرانجام دیں انہیں کسی بھی طرح نظر انداز نہیں کیا جاسکتا۔سب ہے سلے انہوں نے داما درسول ، تیسر سے خلیفہ حضرت عثمان بن عفان کوشہید کیا 'ان کی شہادت کی وجه ہے مسلمانوں کے درمیان تفرقے اوراختلافات پیداہوئے جوشیعوں کابنیادی مقصد تھا۔ ایسے ا پے گروہ اور فرتے سامنے آئے جن کا پہلے بھی نام بھی نہ سنا گیا تھا۔اختلاف اور تفرقہ بازی کے اس ماحول میں ان نے فرقوں کی خوب پر درش ہوئی' یہاں تک کہلو گوں کومصد راصلی یعنی قر آن و سنت بھول ہی گئے عبداللہ بن سبااوراس کے تبعین کا بنیا دی مقصد ریتھا کہ مسلمانوں کے درمیان فتے نساد پیدا کئے جا کیں 'یہ فتنے دونوں اعتبارے تھے مادی اور فکری فتنے۔ ماوی فتنوں کی وجہ سے مسلمانوں کے درمیان لڑائی جھڑے شروع ہو گئے اور انہوں نے ایک دوسرے وقل کرنا شروع كرديا فكرى فتنول كى وجه سے مسلمان اپنے مصد رحقی سے دُور ہوتے گئے حضور كے ارشاوات کو بھول گئے' کتاب اللہ کے احکامات کونظرا عماز کرنے لگئے اعتثار اوراڑ ائی جھڑے کے اس دور میں ی ایک نے مسلک یعنی تصوف نے جنم لیا انصوف کی تاریخ کا مطالعہ کرنے والا برخض بآسانی سمچھ سکتا ہے کہ تصوف کی پیدائش کا وی وقت ہے جب یہودیت نے شیعیت کے ذریعے اسلام پر یلغاری ہوئی تھی۔ یہود یوں نے شیعدازم کے ذریعے بہت سے فرقوں کی پرورش کی تاہم

ان تمام فرقوں کو پر کھنے کے بعد یہ بات داضح ہوجاتی ہے کدان کی بنیاد شیعہ ازم ہے۔

ان تین میں سے ایک ابوہاشم الکوفی ہے جس کے بارے میں کچھ با تیں تو ہم پیچھے ذِکر کریچکے ہیں ' یکوفہ کے مشہور شیعوں میں سے تھا بلکہ اس کے بارے میں تو یہاں تک کہا جاتا ہے کہ وہ زندیق اور دہریر تھا۔ (۲)

دوسر المحف جابر بن حیان ہے۔

جار بیان حیان کے بارے میں مشہور مستشرق ماسینمن کہتا ہے'' تاریخ میں یہ پہلاقحف ہے جو صوفی کے لقب سے مشہور ہوا۔ آٹھویں صدی عیسوی کے دوسرے نصف میں اس کا نام سامنے آیا' یہ کیمیادان اور کوفد کامشہور شیعہ ہے۔ تصوف میں اس کا خاص مقام ہے۔''(س)

نیکلسن اس کے بارے میں کہتا ہے'' جابر بن حیان مشہور کیمیا دان ہے جو جابر صوفی کے نام سے معروف تھا۔ ذوالنون معری کی طرح یہ بھی علم باطن کا دعویدار تھا ادر تصوف اسلامی میں اس کا خاص مقام ہے۔' (۴)

چیکوسلواکیہ کے مشہور مستشرق محقق پی کراس ادر ایم پلیسنر لکھتے ہیں'' جابر بن حیان غالی شیعہ تھا' غالبًّا اس کا تعلق فرقہ کرامیہ یا اساعیلیہ سے تھا۔ دیگر غالی شیعوں کی طرح بیہ بھی تناسخ ارواح کے عقیدے کا قائل تھا۔''(۵)

بدونوں مستشرقین جابر بن حیان نے قال کرتے ہیں کداس نے خود کہا'' میں نے تمام علوم جعفر صادق سے حاصل کئے ہیں جو حکمت کے منبع تھے۔ میں تو ان علوم کا صرف ناقل اور مرتب ہوں۔ان علوم کے بانی جعفر صادق تھے۔''(۲)

ای طرح مشہور انگریر محقق ہوم یارڈ جس نے جابرین حیان کی بہت ساری کتابیں شائع کیں وہ بھی بہی نقل کرتا ہے۔(2) شیعدا پی کتب میں جابر بن حیان کواپی ایم شخصیات اور اکا بر میں شار کرتے ہیں۔ سید حسن الامین جومشہور شیعہ ہے اپنی کتاب میں اعمیان شیعہ لینی شیعہ رہنماؤں کے حوالے سے کھتا ہے ''ابوعبداللہ' بعض کے مطابق ابوموی جابر بن حیان بن عبداللہ الطرسوی الکوفی جوصوفی کے لقب سے مشہورتھا' یہ اہر عیم' ریاضی دان' فلفی' علم نجوم کا ماہر' طبیب' منطقی اور بہت ی کتابوں کا مصنف تھا۔ امام جعفر صادق کے ساتھیوں میں سے تھا' کبار شیعہ میں سے ہے' اس کی کتابیں اور تالیفات آئی زیادہ ہیں کہ انسانی عقل جیران رہ جاتی ہے' کہا جاتا ہے کہ اس نے مختلف علوم وفنون پر انتالیس سوسے زائد کتابیں کھیں جہاں یا فنی حکیم اور مصنف تھا' وہاں زاہداور واعظ بھی تھا۔'' (۸)

پھراس نے بہت سارے شیعہ مصنفین کا نام ذِکر کیا جنہوں نے جابر بن حیان کوشیعہ قائدین میں شارکیا جو کہ جعفر بن الباقر کے شاگر دوں میں سے تھا۔ وہ لکھتا ہے''ان کے بارے میں بہت سے امور ثابت ہیں ایک بیر کہ وہ شیعہ تھے دوسرا بیر کہ وہ شہور کیمیا دان تھے اس کے علادہ صوفی فلنی امام صادق کے شاگر دبھی تھے۔ان کی شہرت چہار دا تگ عالم میں تھی۔''(9)

اس کے بعد محسن امین نے ایک علیحدہ عنوان قائم کیا جس کا نام اس نے رکھا'' جابر بن حیان کا شیعہ ہونا'' ۔ چنانچہ اس شمن میں وہ لکھتا ہے'' ابن طاؤس نے اسے شیعہ ستارہ شنا موں میں شار کیا ہے' ابن الندیم نے جابر بن حیان کو اکا بر شیعہ میں شار کیا ہے اور یہ بھی کہا کہ وہ جعفر صادق کے شاگردوں میں سے تھا۔ بعض لوگوں کو اس حوالے سے مغالطہ ہے کہ وہ اسے جعفر صادق کے ساتھیوں میں جعفر برکی کا ساتھی قرار دیتے ہیں۔ گر بڑے بڑے فلفی اسے جعفر صادق کے ساتھیوں میں سے شار کرتے ہیں۔ فلفی ہونے کے ساتھ ساتھ شیعہ بھی ہے۔ اس کا فلفہ اسلامی فلفہ تھا اور بیر برانے فلفے کا مخالف تھا۔'' (۱۰)

ڈاکٹر رحمت فواد الاھوانی اس کے بارے میں نقل کرتے ہیں'' جابر بن حیان کے والد کو خراسان میں شیعہ ہونے کی دجہ بے قبل کیا گیا۔''(۱۱)

ہم یہاں پرمشہورشیعہ مؤرخ تہرانی کے حوالے نے نقل کریں گے کہاں نے ہی جابر بن حیان کوشیعوں میں ذِکر کیا۔ تہرانی لکھتے ہیں'' جابر بن حیان کی دو کتا بیں مشہور ہیں' ایک کا نام الرحمة الصغيراوردوسرى كانام كتاب الرحمة الكبير ب-اسكا بورانام جابر بن حيان الصوفى الطّوى الكوفى ب-التوفى 200ه-'(١٢)

ابن النديم اس كوالے سے نقل كرتے ہوئے لكھتا ہے "ابوعيداللہ جابر بن حيان بن عبداللہ الكونى جوصونى كے نام سے مشہورتھا اس كے بارے ميں لوگوں كا اختلاف ہے شيعوں كا موقف بيہ كہ يہا كابرشيعہ ميں سے تھا كوفہ كار ہنے والا تھا اور جعفر صادق كے ساتھيوں ميں سے تھا - بعض فلفى اسے فلسفيوں ميں شار كرتے ہيں ۔ اس نے منطق اور فلفہ كے موضور كې پر بہت ك كتابيں بھى كھيں ۔ يہ كيميا كرى كا ماہرتھا اور اپنى موت تك اس نے كى كوكيميا كرى كا طريقہ نہ سكھايا ۔ اس كے بارے ميں كہا جاتا ہے كہ وہ كى بھى شہر ميں چندروز سے زيادہ قيام نہيں كرتا تھا كونكہ اس كے بارے ميں كہا جاتا ہے كہ وہ كى بھى شہر ميں چندروز سے زيادہ قيام نہيں كرتا تھا كيو جھے گا۔ يہ بھى كہا گيا كہ وہ بركى خاندان سے قربت ركھتا تھا ۔ جعفر بن يجي كا ساتھى تھا ۔ جولوگ اس كے قائل ہيں وہ يہ كہتے ہيں كہ جعفر سے مراد جعفر صادق نہيں بلكہ جعفر بركى ہے ۔ شيعوں كا موقف ہے كراس سے مراد جعفر صادق نہيں بلكہ جعفر بركى ہے ۔ شيعوں كا

یہاں تک لکھنے کے بعد ابن الندیم لکھتا ہے'' ندہب شیعہ پر اس نے بہت می کتابیں تصنیف کیں۔''(۱۴)

اس کے بارے میں یہ بھی منقول ہے'' یہ جعفر بن محمد الباقر کا شاگر دیا غلام تھا۔''(۱۵)

اس کے شیعہ ہونے اور نظر یہ طول پر عقیدت رکھنے کی دلیل یہ ہے کہ اس نے اپنی کتابوں
میں خود یہ کہا'' جب میں نے کیمیا گری پر امام صادق کا کلام نیا تو میں اس کے سحر سے باہر نہ نگل سکا'
سجد سے میں گر پڑا۔ مجھ سے امام جعفر نے کہا اگر تو تیرا سجدہ میر سے لئے ہے' تو تو ہمیشہ کیلئے
کامیاب ہوگیا۔ تیر سے آبا وَ اجداد بھی مجھے ہی سجد سے کرتے رہے۔ مجھے بحدہ کرنا گویا اپنے آپ کو
سحدہ کرنا ہے۔''(۱۱)

جہاں تک جعفرصادق کے شاگر دہونے کا تعلق ہے' حاتی حایفہ نے اپی کتاب''کشف الظون''اوراین خاکان اپنی کتاب''وفیات''میں اس کو ذکر کیا ہے۔''(۱۷) التصوف \_\_\_\_\_\_

ڈ اکٹر شیمی نے اگر چہ جاہر بن حیان کے حوالے سے بہت ی با تیں تکھیں تاہم اس نے چند اہم با تیں چھوڑ بھی دیں مثلاً وہ کہتا ہے'' جاہر برائے نام ہی صوفی تھا' کیونکہ اس نے بھی بھی کوئی مجاہدہ وغیرہ نہیں کیا' زیادہ تر کیمیا گری میں ہی مصروف رہا۔''(۱۸)

حالانکہ ابن الندیم نے تو جابر بن حیان سے خود نقل کیا ہے کہ وہ کہتا ہے'' میں نے زہد اور تصوف پر بہت می کتابیں کھیں۔''(۱۹)

اخبارالحكمه میں قطفی لکھتاہے'' جابرین حیان مشہور فلسفی اوراس علم كامقلدتھا جے علم باطن كہا جاتا ہے' جس کے بارے میں یہ بھی مشہور ہے كہ وہ حارث المحاسی' سہل بن عبداللہ تستسری وغیرہ كى طرح تصوف میں بھی كمال ركھتا تھا۔'' (۲۰)

مشہورمششرق فلپ اس کے بارے میں لکھتا ہے'' زہد اور تصوف میں اس کا خاص مقام ہے۔''(۲۲)

توبیروہ دوافراد ہیں جوصوفیوں کے بانیان میں سے ہیں جاہر بن حیان کے انقال کے بارے میں عالی کے انقال کے بارے میں مختلف اقوال ہیں 160 سے لے 200 ھے ورمیان میں اس کا انتقال ہوا۔تصوف کے بانیان میں سے تیسر المحض عبدک ہے۔

## عبدك

تصوف کے بانیوں میں سے تیسرافخص عبدک ہے جس کا ذکر مستشرقین میں سے ماسینین نے کیا' اس کے علاوہ شیعہ محقق ڈاکٹر قاسم غنی' عراق کے شیعہ محقق ڈاکٹر مصطفیٰ اشیمی دغیرہ نے بھی اس کا ذکر کیا' اور اس امر کی بھی تصدیق کی کہ وہ غالی شیعہ تھا۔

ماسیمن کہتا ہے' صوفیاء کا لفظ جو کہ جمع کے صینے ہے آتا ہے' سب سے پہلے اس لفظ کو 199 ھ برطابق 844ء میں سنا گیا۔ سکندر یہ میں فسادات کے دوران سب سے پہلے اس لفظ کا ظہور ہوا۔ یہ تقریباً دہی وقت ہے جس زیانے میں کوفہ میں شیعیت پروان چڑھ رہی تھی۔ عبدک صوفی شیعوں کامشہور رہنما تھا اور اس کا عقیدہ تھا کہ امامت تعین کے ساتھ قائم ہوتی ہے۔ یعنی ہر

امام این بعد آنے والے امام کو متعین کرتا ہے۔ عبدک سبزی خورتھا'اس نے بھی بھی گوشت نہیں کھایا' بغداد میں 210 ھر بمطابق 825ء میں اس نے وفات پائی۔اس لحاظ سے معلوم یہ ہوتا ہے کہ صوفی کالفظ سب سے پہلے کوفہ میں منظر عام پر آیا۔' (۲۲)

ڈ اکٹر قاسم غنی کہتے ہیں' وہ مشہور صوفی تھا'لوگوں سے علیحد ہ رہتا تھا'عز لت نشینی اور خلوت كادلداده تھا،سب سے يہلےصوفى كے نام سے يهى مشہور بواراس زمانے ميں بعض كوفى زابدوں كيليح بيلفظ بولا جاتا تفا-189 ه مين بهي بعض لوگوں كيليج اس لفظ كو بولا گيا مشلا ثوارالاسكندري \_ چونکہ عبدک گوشت نہیں کھا تا تھااس لئے بعض لوگ اسے زندیق سیھتے ہیں۔ ماسینمن کہتا ہے کہ کیلی صدی ججری میں صوفی کا نام مشہور نہیں تھا۔ تیسری صدی ججری میں پیلفظ مشہور ہوا اور سب ے يہلے يدافظ عبدك صوفى كيلي استعال كيا كيا، جوكموفيول كشيوخ اوراقطاب مين شار موتا ہے۔ یہ بشر بن حارث الحافی سے بھی قبل کا ہے۔ ای طرح سری عظمی بھی اس کے بعد آیا ہے کیونکه عبدک کی وفات 210 هداور بشرین حارث کی وفات 227 ه جبکه سری مقطی کی وفات 225 ھے۔اس بناپرسب سے پہلے صوفی کالفظ کوفہ یا ستال ہوا۔نصف صدی کے بعدی بدلفظ بغداد کے گلی کو چول میں کو نجنے لگا۔عراق کے اندر بدلفظ ملائی فرقہ کے افراد کیلئے بولا جاتاتھا' جوخراسان وغیرہ کے گردونواح میں رہتے تھے۔ چوتھی صدی کے بعد پیلفظ بہت زیادہ مشہور ہو گیا اور اب بیکسی فرقد کی خصوصیت ندر بی صوفیوں کا سفید جبہ جوانہوں نے پہلی صدی اجرى كة خريس استعال كرناشروع كياتها وراصل خوارج اورعيسائيون كي يادگارب "" (٣٣) شیمی نے سمعانی سے قل کیا کہ وہ کہتا ہے "عبدک کا نام عبدالکریم تھا۔ اس کا بیتا محمد بن علی بن عبدك الشيعي شيعول كامشهور ربنما تعالـ " (٢١٧)

پھر مزید کہتا ہے ''عبدک اپنے کمالات اور جامع شخصیت کی وجہ سے شیعوں کا پڑاا ہم کروار سمجھا جاتا ہے۔ ایک طرف اس کی طبیعت میں زہداورتصوف ہے اور اس نے اس رجمان کو کوفداور بغداو میں پھیلایا۔ بیدہ پہلائحص ہے جس کیلئے صوفی کالفظ استعال کیا گیا۔ بیکوفد سے بغداو آیا تو لوگوں نے صوفی کالفظ اس کیلئے استعال کیا 'ہم میر بھی جانے ہیں کہ لفظ صوفی کالفظ اس کیلئے استعال کیا 'ہم میر بھی جانے ہیں کہ لفظ صوفی کالفظ اس کیلئے استعال کیا 'ہم میر بھی جانے ہیں کہ لفظ صوفی کالمنبع کوفد ہے جہاں

اس لفظ کوشیعوں نے استعال کیا۔ اگریہ قول درست ہوتو یہ بات قطعی طور پر ثابت ہوجاتی ہے کہ تصوف ابتدائی دور میں شیعیت کا ہی چربہ تھا۔ "(۲۵)

متقدین میں سے مشہور شخصیت الملطی ای بات کی تقدیق کرتے ہوئے کہتا ہے''عبدک زندیقوں کے نئیک فرقہ کا سربراہ تھا جن کا دعویٰ تھا کہ دنیا سے فائدہ اٹھانا حرام ہے اس سے صرف اتنا ہی فائدہ اٹھایا جا سکتا ہے جوزندگی کیلئے انتہائی ضروری ہو۔ دنیا حاصل کرنا اس وقت تک جائز نہیں ہوسکتا جب تک امام عادل موجود نہ ہو۔ اگر امام عادل نہ ہوتو دنیا کا حصول حرام ہے۔ ایسے علاقے کے لوگوں کے ساتھ معالمہ کرنا بھی حرام ہے جہاں امام عادل موجود نہ ہو۔ البندا اگرتم امام عادل موجود نہ ہو۔ البندا اگرتم امام عادل کے بغیر کہیں خرید وفرو شت کردگے تو وہ حرام ہی ہوگا۔'' (۲۲)

یدو ہخص ہے جس کوصوفی کالقب ملا۔

ہم یہاں ابوہاشم الکونی کے حوالے سے بھی پچھ بیان کرنا چاہیں گے' کوفہ کارہنے والا تھا۔
اگر چاس پرشیعہ ہونے کی تہمت تو نہیں ہے لیکن عام طور پراس کے بارے میں یہی خیال کیا جاتا ہے کہ زندیق اور دہریہ ہے۔ حاجی معصوم علی نے اس کے بارے میں لکھا'' اُون کا بنالہ باسا چوخہ پہنے رکھتا تھا۔ عیسائیوں نے حلول اور اتحاد کی نبست پہنے رکھتا تھا۔ عیسائیوں نے حلول اور اتحاد کی نبست حصرت عیسیٰ علیہ السلام کی طرف کی جبکہ اس نے حلول اور اتحاد کی نبست اپنی طرف کی ۔ حلول اور اتحاد کی نبست اپنی طرف کی ۔ حلول اور اتحاد کی نبست این علی متذبذ بربا اموی اتحاد کے بارے میں اس کے بہت سارے اقوال تھے' آخر تک وہ اس میں متذبذ بربا اموی انسل تھا' ظاہری اعتبار سے فرقہ جربیہ سے تعلق رکھتا تھا جبکہ حقیقت میں بید ہربی تھا۔ اسلام میں فتنہ فساد بیدا کرنے کیلئے اس نے اس فی بہت (نصوف) کو وضع کیا۔'' (۲۷)

ایک اور شخف بھی ہے جس کے بارے میں بیکہا جاتا ہے کہ وہ تصوف کے بانیان اور ابتدائی افراد میں سے ہے وہ ذوالنون المصری ہے جس کے بارے میں کہا جاتا ہے'' وہ سب سے پہلا شخص ہے جس نے توحید کی وہ تعریف کی جوآج صوفی کرتے ہیں۔'' (۲۸)

نیز''اس جماعت کا سربراہ ہے تمام بڑے بڑےصوفیانے اس سے علم اغذ کیا۔اس سے پہلے بھی بہت سارے مشائخ گزر بے لیکن میہ پہلافخنس تفاجس نےصوفیوں کے اقوال کی تفصیل 189 \_\_\_\_\_\_\_ التصوف اوروضاحت کی \_''(۲۹)

اور بیاکہ''وہ پہلا شخص ہے جس نے اپنے علاقے میں صوفیوں کے مقامات اور ولایت کے احوال کو بیان کیا۔''(۳۰)

اس کے بارے میں یہ بھی منقول ہے'' وہ پہلا شخص نے جس نے وجداور ساع کی تعریف بیان کیں۔''(۳۱)

ای بنیاد پرمشہورانگریز محقق بجاطور پراس کے بارے میں کہتا ہے' یہ کہنا قرین انصاف ہے کہ پہن خص تصوف کا واضع تھا'اس میدان کاشہسوار تھا'اور بہت ہے مسلمان مؤرخوں نے بھی اس کے احوال نقل کئے۔''(۳۲)

تو یہ دہ آخری شخص تھا جو تصوف کے بانیان میں سے ہے۔ اس پر بھی عام طور پر یہ تہمت لگائی جاتی تھی کہ بیزندیق اور جادوگر ہے۔ کہا جاتا ہے کہ بیشعبدہ بازیوں اور جادو پر یقین رکھتا تھا۔ جیسا کہامام ذہمی نے یوسف بن احمد البغد ادی کے حوالے نے قل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''اس کے علاقے کے لوگ اسے زندیق سمجھتے تھے۔''(۳۳)

ملمی سے منقول ہے'' ذوالنون وہ پہلا تحق ہے جس نے احوال اور اولیاء کے مقامات بیان کئے عبداللہ بن عبدالکم نے ذوالنون کی مخالفت کی مصر کے علاء نے اسے زندین سمجھ کرشہر بدر کردیا۔ اس کے بارے میں یہ بات مشہور ہوگئی کہ اس نے ایک ایساعلم ایجاد کیا ہے کہ اس سے پہلے کی نے نہیں کیا۔ لوگوں نے اس پر زندیق ہونے کا الزام لگا کراسے شہر بدر کردیا۔ اس کے بعائی اس کے پاس آئے اور کہنے لگے کہ تو زندیق ہے اس لئے تھے شہر بدر کیا جارہا ہے' تو وہ کہنے کھائی اس کے پاس قاموشی کے علاوہ کوئی طریقہ نہیں ہے' میں اپنی ٹھوڑی اور گال کے نیچ ہاتھ در کھے ہوئے دیسیار ہوں گائی رہے کہا تھور کے بیشار ہوں گائی رہے کہا

امام ذہبی نے اس کے بارے میں نقل کیا ہے'' حدیث کا ذِکر بہت کم کرتا تھا اور لوگوں کی اس کی تلقین بھی نہیں کرتا تھا۔ واقطنی نے اس کے بارے میں کہا ہے کہ اس نے مالک سے بہت کا حادیث نقل کی ہیں لیکن ان حدیثوں میں نظر ہے۔''(۳۵) مشہور صوفی فریدالدین عطارا پی کتاب میں اس کے بارے میں لکھتے ہیں''اس کا تعلق ملائمتی فرقہ ہے تھا'اس نے اپنے تقوی کو چھپایا ہوا تھا'اوگوں کے سامنے شرعی امور کی خلاف ورزی کرتا تھا'اس لئے عام طور پرمصری اسے زندیق سجھتے تھے۔اگر چہاس کی وفات کے بعد سب نے اس کی ولایت کا اعتراف کرلیا۔''(۳۱)

ابن النديم نے اس کے بارے میں بیقل کیا ہے کہ بیلم کیمیا کا ماہر تھا اُسے جانتا تھا اور اس
کے بہت سے اصول بھی اس نے وضع کئے۔ (۳۷) اقطعی نے اس کا ذکر ان الفاظ میں کیا
'' ذوالنون بن ابراہیم اللہ کمی المصر ی کیمیا گری میں جابر بن حیان کی طرح مہمارت رکھتا تھا 'بہت سے فلنی علوم کا ماہر تھا' بربہنا می شہر میں جو کہ آئمیم کے نواح میں واقع تھا' وہیں رہتا تھا۔ بیعلاقہ قدیم حکمت کا گر ھتھا جہاں مختلف قتم کی تصاویر' عجیب وغریب اشکالیں بنی ہوئی تھیں جس سے ایمان والے کا ایمان برھتا اور کا فرمز ید گمراہ ہوتا۔ کہا جاتا ہے کہ اللہ نے اس پر کچھا سے علوم کھول وسیئے جواسی کا خاصہ ہیں۔ بیصاحب کرا مات بھی تھا۔'' (۳۸)

اس کے بارے میں مسعودی ذکر کرتا ہے' بیجھے ذوالنون کے بارے میں معلومات آخمین شہر جا کر ہوئیں۔ وہاں کے لوگ اسے ابوالفیش کے نام سے جانتے تھے۔ اس علاقے میں اس کے زہر تقویٰ اور حکمت کا چرچے تھا'وین وونیا کے معالم میں اس کا اپناہی ایک انداز تھا۔ براوی جوائی زہر تقویٰ اور حکمت کا چرچے تھا'وین وونیا کے معالم میں اس کا اپناہی ایک انداز تھا۔ براوی جوائی برار ارزوں کو بجھتا تھا'وہ بہت سے نقوش اور اشکال جو دیواروں پر بنی ہوئی تھیں' آئبیں اس نے اپنی اس علاقے کے براسرار خرات سے حل کیا تھا' بھر مسعودی بعض اشکال کا ذرکر کرتا ہے جنہیں ذوالنون نے حل کیا۔''(۳۹) ان عبارات کو تقل کر کرتا ہے جنہیں ذوالنون نے حل کیا۔''(۳۹) مندروں اور چرچوں میں دیواروں پر جو تھوریں اور اشکال بنی ہوئیں آئبیں حل کرنے کا اسے شوق مندروں اور چرچوں میں دیواروں پر جو تھوریں اور اشکال بنی ہوئیں آئبیں حل کرنے کا اسے شوق تھا۔ مسلمانوں کی نظر میں قدیم مصر کیمیا گری کا مرکز اور جادو و پر اسرار علوم کا گڑھ تھا۔ ذوالنون نے مصری کیمیادان اور جادوگر تھا' حال اکدا سلام میں جادوگی حرمت منقول ہے اس لئے ذوالنون نے والنون نے سے بی صوفیوں میں جادوگو کرا مات کی شکل دی اور اسے لوگوں کے سامنے پیش کیا۔ اس کے زمانے سے بی صوفیوں میں میں وادوگو کرا مات کی شکل دی اور اسے لوگوں کے سامنے پیش کیا۔ اس کے زمانے سے بی صوفیوں میں

191 \_\_\_\_\_ التصوف

کرامات ظاہر ہونا شروع ہوئیں۔ بیابی تنبعین کوجادد کے الفاظ سکھا تا سب سے پہلے اس نے مخلف فتم کی خوشبوؤں کا استعال کیا جس کے ذریعے لوگوں پر سحرساطاری ہوجا تا۔" (۴۸) مخلف فتم کی خوشبوؤں کا استعال کیا جس کے ذریعے لوگوں پر سحرساطاری ہوجا تا۔" (۴۸) پہلے تین افراد کے ساتھ اس کو بھی ملالیا جائے تو تصوف کی ایک واضح تصویر ہمارے سامنے آجاتی ہے۔

## تصوف کےسلسلے

تصوف کی بنیاد شیعیت ہے۔ اس کی ایک اور دلیل یہ ہے کہ تصوف کے سارے سلسے سوائے ایک دو کے بھی حضرت علی بن ابی طالب پر جا کرختم ہوجاتے ہیں۔ کسی اور صحابی کی طرف ان سلسلوں کی اسنادکا اگر مطالعہ کیا جائے تو اس میں شیعوں کے محصوم آئمہ کا ذکر ملتا ہے اور شیعوں کا ان کے بارے میں عقیدہ یہ ہے کہ دہ حضرت علی کی اولا دمیں سے متھے۔ تصوف کی کتابوں میں بھی ان آئمہ معصومین کا ذکر ملتا ہے۔ اس کے علادہ تصوف کا ذکر ملتا ہے۔ اس کے علادہ تصوف کا ذکر ملتا ہے۔ اس کے علادہ تصوف کا ذکر محترت علی کرم اللہ وجہدے ہی شردع کیا جاتا ہے۔

علی این ابی طالب صحابی رسول سے عمر مبشرین میں سے شامل ہیں۔ چو سے ضایفہ راشد ہیں۔ عرب میں انہیں عزت واحر ام کی نگاہ سے دیکھاجا تا تھا کیکن بہر حال ہے ایک حقیقت ہے کہ وہ حضرت ابو بکر صدیق یا حضرت عمر سے زیادہ زاہد اور متی نہیں سے ۔ ابو بکر صدیق جنہوں نے سب سے پہلے حضور کی نبوت کی تصدیق کی جن کا لقب عتیق تھا اسفر وحضر میں حضور کے ساتھ ہیں۔ قرآن ہر حالت میں حضور کا ساتھ دیا انتقال کے بعد بھی روضہ مبارک میں آپ کے ساتھ ہیں۔ قرآن پاک میں ان کا ذِکرا سے الفاظ کے ساتھ آیا ہے جن تک اور کوئی بھی نہیں پہنچ سکتا۔ زیا نے پران کی فوقیت اور عزت مسلم ہے۔ ان کے مقام تک پنچنا تو دُور کی بات ہے کوئی اس کا تصور بھی نہیں کر سکتا۔ قرآن پاک میں ان کیلئے خانی آئین کا لفظ بولا گیا جو کسی اور کیلئے خابہ نہیں ہے۔ احاد یث میں ان کیلئے خانی آئین کا لفظ بولا گیا جو کسی اور کیلئے خابہ نہیں ہے۔ احاد یث میں ان کے بہت زیادہ فضائل نقل ہوئے ہیں ان کا مقام اور مرتبد و زِ روشن کی طرح واضح ہے۔ یہ میں ان کے بہت زیادہ فضائل نقل ہوئے ہیں ان کا مقام اور مرتبد و زِ روشن کی طرح واضح ہے۔ یہ میں ان کے بہت زیادہ فضائل نقل ہوئے ہیں ان کا مقام اور مرتبد و زِ روشن کی طرح واضح ہے۔ یہ میں سے آب کوئی ، تر جمہ دفتح کمہ سے قبل جو محضرت ابو بکر صدیق تی جو ن کے بارے میں ہے آبت نازل ہوئی ، تر جمہ دفتح کمہ سے قبل جو

لوگ مسلمان ہوئے اللہ کی راہ میں خرچ کیا اور جہاد کیا 'ان تک کوئی نہیں بینچ سکتا۔''لقب صدیق میں کیتا ہیں۔ساری زندگی اسلام کی سربلندی کیلیے محنت کرتے رہے اور اس سلسلے میں اپنی جالن' مال کی پروانہیں کی۔''(۱۲)

''جبان کا نقال ہوا تو ان کے پاس درہم اور دینار میں سے پھھ بھی نہ تھا۔'' (۳۲) ''دو برانے کپڑوں میں کفن دیا گیا۔'' (۳۳)

آخری وقت میں اپنے گھر والوں کو وصیت کرتے ہوئے کہا'' جب سے جھے مسلمانوں کی ولایت عطا کی گئی میں نے بھی بھی ان کے درہم و دینار کو اپنے لئے طلال نہیں سمجھا' ان کے مال میں سے سوکھی روٹی کو ہی اپنے پیٹ کی غذا بنایا' کھر در سے کپڑوں کو پہنا' دورانِ خلافت جھے خدمت کیلئے ایک جبشی غلام اور سواری کیلئے اونٹ دیا گیا تھا' جب میں مرجاؤں تو بی عمر کو دے دینا اکہ بیت المال میں جمع کرا دیا جائے۔'' جب حضرت عمر شکے پاس ان کا یہ پیغا تو وہ دو نے لئے یہاں تک کہ ان کے آنسوز مین پرگرتے رہے' کہنے لگے اللہ الو بحر پردم کر ہے' اس نے آئے والوں کیلئے بری ہی مشکل مثال چھوڑی ہے۔ (۲۳)

حضرت عمر فاردق رضی اللہ تعالی عنہ ' حضوری وعوت کو چہاردا تگ عالم میں پھیلانے والے ' حق و باطل کے درمیان فاصل 'دین کو تقویت پہنچانے والے 'توحید کے سب سے بڑے دائی ' بوعت وشرک کی جڑیں کا شخے والے 'اسلام کے کلمہ کوسر بلند کرنے والے 'اللہ تعالیٰ نے ان کی ذات میں اتنی صفات جمع کیس جنہیں بیان کر نامشکل ہے۔ ان کے دو رِفلا فت میں پوری دنیا اسلام کے جھنڈے تلے آگئی۔ کفران کے رعب اور دبد بے سے لرزاں وتر سال رہتا۔ مشرکین ہمیشہ دب حینڈے دو یقین کی اس کیفیت میں مجھے کہ ان کی بات سننے والے خصص کے پاس مانے بناکوئی چارہ نہ ہوتا۔ حصرت عربہ جھی مجھی مخالفین کی کثر ت یا جمعیت سے مرعوب نہیں ہوئے 'ہرموقع پرحق کی بات نائی 'حضور" کے بیغام کو بعینہ نقل کرنے والے 'زندگی بحر مشقتوں اور تکلیفوں پر مبرکیا' آخری وقت تک نعتوں اور آسائشوں کا منہ ند دیکھا' کفر کیلئے شمشیر بے نیام مینے حق ان کی زبان پر جاری ہوتا' ان کے موافقات بھی مشہور ہیں' ہمیشہ حق کی بات کرنے والے 'ای کا پر چار اور ای کو نافذ کرنے والے زندگی بعرضدا کے علاوہ کسی کا خوف دِل میں ندر کھا۔ "(۴۵)

نیز'' کیڑوں پر کندھول کے نزدیک چار پیوند گئے ہوئے تھے ازار پر چڑے کے پیوند گئے ہوئے تھے ازار پر چڑے کے پیوند گئے ہوئے متے منبر پر خطبہ دینے کیلئے بیٹھے تو کیڑوں پر بارہ پیوند گئے ہوئے تھے 'ج کرنے گئے تو دورانِ ج سولید ینار کا خرج آیا' جب واپس آئے تو اپنے بیٹے سے کہنے گئے: ہم نے اس ج کے دوران بہت زیادہ اسراف کیا ہے۔ دورانِ سفر ساید دارجگہوں پر نہ بیٹھتے' جب کہیں پڑاؤ کرنا ہوتا تو کسی درخت کے این جائے 'اونٹ یا گھوڑے کے کجاوے کو اس درخت پر لاکا کر سایہ حاصل کر لیتے' سفر کے دوران کبھی بھی ان کیلئے خیمہ نصب نہیں کیا گیا۔' (۲۸)

ا پنی زندگی میں بیت المال میں ہے کھادھارلیاتھا' جب آخری وفت آیا تو اپنے بیٹے ہے کہا''ادھارا تارنے کیلئے میراسارامال چ دینا'اگروہ مال پورانہ ہوا تو بنی عدی ہے لینا'اگروہ بھی پورانہ ہوا تو قریش ہے لیما'ان کے علاوہ کسی اور ہے نہ لینا۔''(ےم)

ای بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شخ الاسلام ابن تیمیہ شیعہ پر آ دکرتے ہوئے لکھتے ہیں ''شیعوں کا مؤقف ہیے کہ حضرت علیٰ حضور کے صحابہ میں سے سب سے زیادہ زاہداور مثل سے خالانکہ حضور کے بعد زہداور تقوئی کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے والے حضرت ابو بکر اور تقوئی کے اعلیٰ مقام پر فائز ہونے والے حضرت ابو بکر اور حضرت علیٰ مقام پر فائز ہونے والے حضرت ابو بکر اور تقریب کا مائے اللہ کے داستہ میں خرج کرتے تھے۔ حضرت علیٰ پر ان کے نقش قدم پر چلتے رہے۔ مال و دولت خرج کرنے کے اعتبار سے حضرت علیٰ پر فوضرت علیٰ پر فوقیت حاصل ہے اگر زہد کا اعتبار کیا جائے تو حضرت علیٰ کی زندگی آ رام اور آ سائش والی تھی ، جب حضرت علیٰ کی زندگی آ رام اور آ سائش والی تھی ، جب حضرت علیٰ کی زندگی آ رام اور آ سائش والی تھی ۔ انتقال حضرت علیٰ کا انتقال ہوا تو آپ کی چار ہویاں اور خادموں کے علاوہ انیس ام ولد بھی تھیں ۔ انتقال کے وقت ان کی چوبیں اولا دبھی مالداراور خوشحال ہوگئی ۔ یہا کہ الی بات ہے جس کا کوئی جوبی انکار نہیں کرسکتا ، تو اس سے یہ بات واضح طور پر ثابت ہوجاتی ہے کہ زہد کے اعتبار سے سب عالیٰ مقام پر حضرت ابو بکر اور کو حضرت عمر فائز ہیں۔ '( ۴۸)

التصوف \_\_\_\_\_\_

تھے لیکن تصوف کا کوئی بھی سلسلہ ان پرختم نہیں ہوتا۔ سارے سلسلے حصرت علیؓ پرختم ہوتے ہیں۔ جس طرح شیعہ انہیں اپنا پہلاا مام تسلیم کرتے ہیں۔

مشہور بزرگ علی جویری نے جنید بغدادی کے حوالے سے نقل کیا ہے' وہ کہتے ہیں'' اصول میں ہارے شیخ علی الرتضٰی ہیں' یعنی علی ابن ابی طالب' جوعلم اور معاملات میں اس طریقت کے امام ہیں۔ اہل طریقت اصول کی نسبت انہی کی طرف کرتے ہیں اور تصوف کی مختلف منازل بھی انہی ہے منقول ہیں۔''(۴۹)

جویری نے ہی عطار سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں' اللہ تعالیٰ نے انہیں علم' حکمت اور کرامت سے نواز اتھا۔ حضرت علی کی وجہ ہے ہی ہم اس راہ پر چلے۔''(۵۰)

طوی ابونصر السراج کہتا ہے'' دیگر صحابہ کرام میں سے امیر المومنین علی ابن طالب کو مختلف اعتبار سے فضیلت اور خصوصیت حاصل ہے۔ معرفت' ایمان اور علم کو بیان کرنے کیلئے آپ کا انداز منفر داور جداگانہ ہے۔ آپ کی وہ خصال شریفہ ہیں کہ اہل تصوف نے ان سے استفادہ کیا اور اپنی طریقت کیلئے آئیس رہنما اصول پایا'' (۵۱)

''علی ابن ابی طالب کرم الله و جهه جو مدینة انعلم طریقت ادلیاء کی پیلی سیرهی مین سب سے پہلے حضور ً نے انہیں اپنے راز ول کا امین بنایا۔''(۵۲)

اس لئے کہ جریل علیہ السلام حضور کے پاس 'سب سے پہلے شریعت کے کرآئے' جب شریعت کے دکام ظاہر ہو گئے اور لوگوں نے اس پھل کرنا شروع کر دیا تو حقیقت اور حکمت نازل کی گئی جو دراصل اعمال شریعت کا مطلوب تھا۔ یہ حقیقت جسے دوسرے الفاظ میں ایمان اور احسان بھی کہا جا سکتا ہے ۔حضور نے شریعت تو تمام حابہ تک پہنچا دی گرحقیقت سے بعض صحابہ کوئی مطلع کیا ۔ علم حقیقت سے حضرت علی بڑا مہ واقف تھے۔ سب سے پہلے لوگوں کو اس علم کی حقیقت کے بارے میں حضرت علی نے ہی مطلع کیا۔ '(۵۳)

۔ حضرت عکی بقول صوفیاء کے''ان اصحابِ علم میں سے ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اس علم سے نواز اجس ہےادر بہت کم لوگ واقف تھے'' (۵۴) یعلم جبریل اور میکائیل کوبھی حاصل نہیں تھا'اس لئے کہ'' جب حضور ؓنے حضرت علیٰ کواس علم کی تلقین کی اور انہیں آگاہ کیا تو حضرت علیٰ خود فریاتے ہیں کہ حضور ؓنے مجھے اس علم کے راز دیۓ جو جبریل اور نہ ہی میکائیل کے پاس ہیں۔'' (۵۵)

ای بات کوطوی وجیبی فے نقل کرتا ہے کہ اس نے کہا ''میں نے ابوعلی الروذ باری کو یہ کہتے ہوئے سنا کہ انہوں نے جنبید بغدادی کوسنا' وہ کہہر ہے تھے اللّٰدامیر المونیین حضرت علیّٰ پررحم کرے' كاش كدوه (جهاد) ميں مصروف نه ہوتے تو جمیں اس علم میں اور بھی حصه ملتا۔ انبیں علم لذنی عطاكيا گیا۔ یہ وہ علم لڈنی ہے جسے اللہ تعالیٰ نے حضرت خصر علیہ السلام کے ساتھ خاص کیا ادران کے بارے میں فرمایا''ہم نے اپنی طرف سے علم دیا ہے۔''(۵۷)حضور کے انہیں نائب ویسے ہی مقرر کیا تھا جیسے حضرت موی علیہ السلام نے ہارون علیہ السلام کو بنایا تھا۔ خلت کے مقام پرحضور کے ساتھ کوئی شریک نہیں ہوسکتا' ہاں اخوت کے معاطع پر حضور کے ساتھ شریک ہیں اور حضور نے ان کے بارے میں یفر مادیاعلی میرے لئے ایسے ہیں جیسے ہارون موی علیہ السلام کیلئے تھے۔ (۵۷) صوفیوں کے نزد یک ان کا مقام اور مرتبانتہائی بلند ہے۔ شعرانی ایک مشہور صوفی کے حوالے نے قل کرتے ہوئے کہتا ہے'' حضرت علی ابن ابی طالب ہوآ سان پراٹھالیا گیا جیسا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواٹھایا گیا' حضرت عیسیٰ کی طرح ان کوبھی دوبارہ زمین برا تارا جائے گا۔ پھرشعرانی کہتا ہے یہی بات میں نے علی الخواص ہے بھی سیٰ وہ کہتے ہیں:حصرت نوح علیہ السلام نے اپنی کشتی میں ہے ایک تختے کوا کھاڑا اس پرحفرت علی کا نام لکھااورا ہے آسان میں محفوظ کردیا گیا۔ بیآسان میں اس وقت تك محفوظ رما جب تك حضرت عليٌّ كوبهي آسان يراثهاليا كياـ '' (٥٨)

ید حفرت علی کرم اللہ و جہد کا شان مقام مرتبہ صوفیاء کے ہاں ہے۔ ایک مشہور شیعہ محقق جلال اللہ بین روی کے حوالے سے مجھوا شعار نقل کرتا ہے جس میں جلال اللہ بین روی کی حضرت علی سے عقیدت فلا ہر ہوتی ہے۔ وہ اشعاریہ ہیں:

> عالم کی صورت گری جاری تھی اور علی موجود تھے زمین وزیاں کا نقشہ بتایا جار ہاتھا اور علی موجود تھے

علی نے ہی خیبر کے دروازے کوایک جھٹکے سے اکھاڑا

موجودات پرنظر دوڑائے

ابهى تخليق عالم نه ہوا تھاعلى موجود تھے

وجو د کو بھی عدم تھا

عالم ایک راز کی طرح خفته تفاعلی موجود تھے

تشمس تبريز كے قلب يرجن رازوں كا آشكارا ہوا

وہ علی ہی کے مرہون منت ہے'(۵۹)

حفرت علی بن ابی طالبؓ گ شخصیت کے بارے میں پیغلوشیعوں کے خیالات اوران کے افکارے ملتا جلتا ہے۔

حفرت علی کرم اللہ و جبہ تک تصوف کے تمام سلسلے ختم ہوتے ہیں۔ معصوم شیرازی جومعصوم علی شاہ کے لقب سے مشہور ہے کہ وہ از ل علی شاہ کے لقب سے مشہور ہے کہتا ہے'' تصوف کے تمام سلسلوں کیلئے ضروری ہے کہ وہ از ل سے ابد تک حضرت علی پر ہی ختم ہوں۔ آ دم علیہ السلام سے لے کر قیامت تک جینے بھی تصوف کے سلسلے ہوں گے۔'' (۲۰)

اس کئے کہ' ووصوفیوں کے ہاں سحابہ میں سے سب سے زیادہ زاہد تھے۔''(۱۱) جیسا کہ دو''اس طریقت کے امام اور قطب تھے۔''(۲۲)

صوفیوں کے ہاں سب سے پہلے ولی حضرت علی ابن ابی طالب میں اور انہی سے والایت کا سلسلہ شروع ہوا' انہی سے والایت دیگر اولیاء کو نتقل ہوئی' یہ وہی عقیدہ ہے جوشیعوں کا ہے کہ امامت کا آغاز حضرت علی ہے ہوا' ان سے امامت منتقل ہوئی' نقوی اور قطب بھی سب سے پہلے حضرت علی تھے۔ حضرت علی نے اپنی گدڑی حسن بصری کو پہنائی' آج تک پیسلسلہ چلا آر ہاہے کہ صوفی اینے ظفاء اور تصوف کے ورثاء کو گدڑی پہناتے ہیں۔ (۲۳)

ابن خلدون اس بات کو نقل کرتے ہوئے کیھتے ہیں ' شیعوں نے گدڑی اور خرقہ کی نسبت حضرت علی کی طرف کی ہے اور اکثر مقامات پر یہی لکھا کہ وہ سب سے پہلے اس لباس کو پہننے والے

تنے حالا نکہ یہ بات درست نہیں ہے زیانہ نبوت میں حضرت علی علیحدہ لباس نہیں پہنتے تنے ان کی کوئی علیحدہ حالت یاطریق بھی نہیں تھا۔ وہ فقل احکام پیغیر پڑٹل کرتے تنے۔حضرت ابوبرا در ہڑ مضور کے بعد زیدا در تقوی کے اعتبار ہے سب ہے بلند منصب پر فائز تنظے گرانہوں نے بھی کوئی الیمی چیز ایجا دنہیں کی جسے ان کی خصوصیت کہا جائے اور جو ان کے اور دیگر صحابہ کے درمیان مابد الا تمیاز ہو ۔صحابہ کرام سارے بھی تا بل تقلید ہیں اس لئے کہ وہ زیدا در بحالیہ ہے والی زندگی گزارتے تھے۔ فاطمیوں نے اپنی کتب میں جو با تیں شامل کیں ان کا اسلام کی ابتدائی تعلیمات سے کوئی تعلیمات سے کوئی تعلیمات بھلے نہیں ہے بلکہ وہ شیعوں اور دوا فظری کتب ہے ماخوذ ہیں ۔'(۱۲۳)

خرقہ کی نبیت حضرت علی کی طرف کرنا اور بیروایت که حضرت علی نے حسن بھری کو بی خرقہ پہنایا تھا' پیسب غلط باطل اور بے اصل با تیں ہیں۔ اس لئے کہ'' حضرت حسن بھری کی حضرت علی کے ساتھ ملاقات ثابت نہیں ہے۔ حضرت علی جس وقت مدینہ منورہ سے کو فد آئے تو حضرت حسن بھری بہت چھوٹے تھے۔'' (۲۵)

بہر حال صوفی خرقہ کی نبست حضرت علی کی طرف کرتے ہیں اور تمام سلیے بھی حضرت علی بر جا کرہی ختم ہوتے ہیں۔ صوفی حضرت علی تک صرف اپنے سلسلوں کوختم نہیں کرتے بلکہ شیعوں کی طرح یہ عقیدہ بھی رکھتے ہیں '' نبوت اور رسالت پر ایمان لانے والے آٹھویں مخض علی ابن ابی طالب سے جنہوں نے بچپن کی حالت میں ہی اسلام قبول کیا اور بچپن میں ہی اللہ کے راستے میں جہاد کیا 'اللہ تعالیٰ نے انہیں تمام اولیا ء کا قطب بنایا 'ان سے بیورا ثبت حضرت '' نُو وصین ' نے حاصل کی ' حضرت علی کرم اللہ وجہد کی طرح حضرت حسن اور حسین بھی فتوئی کے مقام پر فائز تھے جو ولا یہ کے اعلی ترین مقامات میں سے ہے۔ قطب بھی اس کے تابع ہوتا ہے۔ جب کوئی امام فتوئی کے مقام کو حاصل کرتا ہو وہ صدیقیت کے مقام تک بھنی جا تا ہے۔ حضرت حسن کے مقام نو ٹی پر فائز ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ انہوں نے خلافت ظاہرہ کو ترک کرکے خلافت مقام فتوئی پر فائز ہونے کی ایک دلیل یہ بھی ہے کہ انہوں نے خلافت ظاہرہ ترک کردی۔ حضرت حسین " کے مقام فتوئی پر فائز ہونے کی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے راستے مقام فتوئی پر فائز ہونے کی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے راستے مقام فتوئی پر فائز ہونے کی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے داستے مقام فتوئی پر فائز ہونے کی دلیل یہ ہے کہ انہوں نے بوری استقامت کے ساتھ اللہ کے داستے

میں جان دی۔ حفرت علی کی خصوصیات میں ہے رہی ہے کہ حضور کے ان کیلئے یہ کہا کہ وہ مدینة العلم کے باب یعنی دروازہ ہیں۔ مدینة العلم سے مراد حضور کی ذات اقدس ہے۔ اگر شجاعت اور ولایت کے ولئی مقام ہیں تو حضرت علی اس کے سرخیل ہیں۔ حضرت علی اولیاء کے رہنما ہیں انہوں نے حضور کی جگہ پر قربانی کیلئے ایئے آپ کو پیش کیا۔ '(۲۲)

مزید کہتا ہے' حضرت علی نے ایک خاص طریقے سے حضور کے ہاتھ پر بیعت کی تھی اور حضرت حسن اور حسین کو تھی ایک خاص طریقے سے حضورت کے ہاتھ پر بیعت کی تھی ۔' (۲۷) مشہور صوفی ابوالعباس المرسی جو شاذ لی کا شاگر د ہے' کہتا ہے' نہمارے طریق کی نسبت مشرق اور مغرب والوں کی طرف نہیں ہے بلکہ یہ حضرت علی اور وہ پہلے قطب تھے۔' (۸۸) یہ بھی کہتے ہیں' حضرت علی اور ان کے صاحبر ادگان کے بعداس طریقت کے امام علی ابن الحسن زین العابدین اور پھران کے بیٹے مشرین محمد بن علی الباقر' پھران کے بیٹے جعفر بن محمد صادق ہیں۔' (۱۹۹)

کلاباذی اپنی کتاب''التر ف لمذہب اہل التصوف'' کے دوسرے باب میں نقل کرتا ہے ''علی ابن الحسین زین العابدین وہ ہتی ہیں جنہوں نے صحابہ کرام کے بعد اپنے قول وفعل سے ان کی تعلیمات کونقل کیا' اسے نشر کیا اور پھر ان کے بیٹے محمد بن علی الباقر' پھر جعفر بن محمد الصادق ہیں۔''(۷۰)

آپ ذرااس ترتیب کو دیکھیں اور پھرشیعوں کی اہاموں کی ترتیب دیکھیں 'جس طرح ان
کے ہاں بارہ اہاموں کی ترتیب ہیہ ہے : علی ،حسن ،حسین ، زین العابدین ، مجر الباقر ، جعفر بن مجر
الباقر ، موی بن جعفر الکاظم ،علی بن موی الکاظم وغیرہ ہیں ۔ اس ترتیب کوشعرانی نقل کرتا ہے ،وہ
انہیں اہام بھی کہتا ہے اور ان کی مقررہ قعداد یعنی بارہ کو بھی نقل کرتا ہے ،وہ کہتا ہے ''موی الکاظم بھی
ان میں شامل ہیں جو بارہ اہاموں میں سے ہیں ۔ ان کا سلسلہ نسب ہیہ ۔ موی بن جعفر بن مجر بن
علی بن الحسین بن علی بن ابی طالب ۔ ان کی کنیت عبد صالح تھی کونکہ وہ عبادت گر ارتے ۔ قیام
اللیل کے عادی تے 'جب آئیں کی شخص کے بارے میں اطلاع ملتی کہ ان کی ذات کی وجہ سے
اللیل کے عادی تے 'جب آئیں کی گئی ال ودولت بھیج کرا ہے رامنی کر لیتے ۔ ' (اے)

علی بن مویٰ الرضا کے بارے میں صوفیوں کا قول ہے''صوفیوں کے شخ المشائخ ہیں' معروف الکرخی نے ان کے ہاتھ پراسلام قبول کیا۔''(۷۲)

قشری ان کے بار بے میں کہتا ہے 'ابو تحفوظ معروف بن فیروز الکرخی بڑے مشائخ میں سے سے مستجاب الدعوات تھے۔لوگ ان کی قبر پر جا کرشفا حاصل کرتے ہیں اور ان کے بارے میں اہل بغداد کا کہنا ہے کہ ان کی قبر معروف اور مشہور ہے اور جس نیت سے وہاں جایا جائے' حاجت ضرور یوری ہوتی ہے۔ یعلی بن موئی الرضا کے موالی میں سے تھے۔'' (۲۳)

سلمی نے اپنے طبقاۃ میں اور جامی نے تھاۃ میں لکھا ہے کہ کرخی علی بن موی رضا کے در بانوں میں سے تھے۔ چنانچدہ کہتے ہیں 'معروف بن فیروز اور ایک تول کے مطابق معروف بن علیٰ جن کالقب زاہد بھی تھا' اکا برشیوخ اور صوفیاء میں سے ہیں' ان لوگوں میں سے جو تقو سے کے اعتبار سے مشہور ہیں۔ بیسری اسقطی کے استاواور واؤد طائی کے ساتھی تھے۔ مشہور بات بیسے کہ انہوں نے علی بن موی الرضا کے ہاتھ پر اسلام تبول کیا اور اسلام تبول کرنے کے بعد ان کے در بان مقرر ہوگئے۔ ایک روز شیعہ حضرت علی بن موی کے در واز بے پر اکتھے ہوئے تو ان کی در میں ان کو فن کیا۔ بغداد میں ان کو فن کیا۔ بغداد میں ان کو قبر پر لوگوں کا گیا۔ لوگ ان کی قبر پر لوگوں کا تا تابند ھار ہتا ہے۔ ' (۲۳)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ معروف کرخی سری سقطی کے استاد اور جنید بغداوی کے استاد اور جنید بغداوی کے استاد ہونے کے ساتھ ساتھ ماموں بھی ہیں۔اس لئے عام طور پر جب صوفیاء کوئی روایت نقل کرتے ہیں تو اس کی سند یوں ذکر کرتے ہیں ' جنید نے سری سقطی اور انہوں نے معروف کرخی سے' انہوں نے علی بن موئی رضا' انہوں نے اپنے والدموئی کاظم' انہوں نے اپنے والدمحمد باقر' وہ اپنے والدعلی ابن الحالم نین العابدین' وہ اپنے والدحسین بن علی بن ابی طالب اور وہ اپنے والدعلی ابن طالب فی کہ سے نقل کرتے ہیں کہ سے نا (۵۵)

مشہور صوفی اور سابق شخ الاظهر ڈاکٹر عبدالحلیم محود علی بن موکی رضا کے بارے میں کہتے

یں 'ان کی بہت ساری کرامات مشہور ہیں' جن میں سے ایک بیہ ہے کہ ایک روز انہوں نے ایک شدرست و تو انا تخص سے کہا تیار ہو جا کہ جہیں وہ معالمہ در پیش آنے والا ہے جس سے کسی کومفر نہیں ۔ چنا نچہ تین دِن بعد ہی وہ شخص انتقال کر گیا۔ جا کم نے ابو حبیب سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں میں نے حضور گوخواب میں دیکھا' وہ اس مقام پر تشریف فرما تھے جہاں جا جی وہ اپس لوٹ کر شہرتے ہیں۔ آپ کے ہاتھ میں ایک ٹو کر اتھا جس میں بہت کی مجبوریں پڑی ہوئی تھیں' حضور گفہرتے ہیں۔ آپ کے ہاتھ میں ایک ٹو کر اتھا جس میں بہت کی مجبوریں پڑی ہوئی تھیں' حضور آ نے اس کٹورے میں سے مجھے اٹھارہ مجبوریں دین' میں دِن کے بعد علی رضا بھی ہمارے شہر میں آئے اور انہوں نے بھی ای مقام پر قیام کیا جہاں میں نے خواب میں حضور کو قیام کرتے دیکھا تھا۔ لوگ ان سے مصافحہ کرنے دیکھا وہ ای مقام پر بیٹھے ہوئے تھے اور کی سامنے کھوروں کا ایک ٹو کر اپڑ اٹھا' پر بیٹھے ہوئے تھے جس پر حضور گشریف فرما ہوئے تھے' ان کے سامنے کھوروں کا ایک ٹو کر اپڑ اٹھا' علی بن موئی رضا نے اس ٹو کر سے میں سے مٹھی کھرریں دے دیں' میں نے شار کیس تو میں موئی رضا نے اس ٹو کر سے میں سے مٹھی کھر کر مجھے تھی کھوریں دے دیں' میں نے شار کیس تو میں نو م

یہ بات بھی کا ئبات میں سے ہے کہ جس ترتیب سے شیعہ اپ اماموں کی تفصیل بران کرتے ہیں ای ترتیب کے ساتھ صوفیاء اپنی سند کو بیان کرتے ہیں اور بیسند جا کرشیعہ۔ کے بارہ اماموں پرختم ہوتی ہے۔ اجمد الکبیر الرفاعی لکھتے ہیں 'میں نے خرقہ تصوف اپ ماموں شخ المشاکخ سیدنا منصور البطائحی الربانی سے حاصل کیا' انہوں نے بیخرقہ اپ ماموں شخ ابوالمنصو رالطیب' انہوں نے اپنے چھازاد بھائی شخ ابوسعیہ کی البخاری الانصاری ہے انہوں نے شخ ابوتر ندی سنہوں نے شخ ابوالقاسم السندوی الکبیرے انہوں نے شخ ابوگھہ دویم البغد اوی ہے انہوں نے شخ ابول سے نشخ مری سقطی ہے انہوں نے شخ مری سفطی ہے انہوں نے شخ مری سے والد باغ والم ہاغ والم ہے انہوں نے انہوں نے انہوں نے والد باغ والم ہاغ والم ہے والد باغ والد ہام جعفر صاوت ہے انہوں نے انہوں نے والد باغ والم این الکام می دوالہ الکام ہے انہوں نے انہوں نے دانہوں نے والد باغ والم این والد الم جعفر صاوت ہے انہوں نے انہوں نے انہوں نے دانہوں نے والد باغ والم این والم این الکام ہے دانہوں نے انہوں نے دانہوں نے دانہوں نے دانہوں نے دانہوں نے والد باغ والم این والم انہوں نے دانہوں نے دانہوں

ے انہوں نے اپنے والد امام الآئمہ ابومحد امام زین العابدین سے انہوں نے اپنے والد نواسہ رسول شہید کر بلا امام حسین سے انہوں نے اپنے والد امام الآئمہ امیر الموشین عالی مرتبت و مقام امام ابوالحن علی بن ابی طالب سے صاصل کیا۔' (22)

رفاعی خودہی ایک اور طریقے ہے اس سند کو بیان کرتے ہیں۔ وہ لکھتے ہیں'' تو بہ کے اس طریق کا ظہور ذات احمد مصطفیٰ ہے ہوا۔ ان ہے سیدہ بتول عذرا ہماری آنکھوں کی ہمنڈک سیدۃ نماء اہل جنہ ام اسبطین حضرت فاطمہ زہرہؓ نے حاصل کیا' ان ہے ان کے شوہر عالی مقام جلیل القدر وجلیل العزم شخصیت نے حاصل کیا جن کا مقام بمطابق حدیث وہی ہے جو ہاروق کا حضرت موسیٰ کی نسبت سے تھا۔ انہوں نے خلافت کے اس خلعت کو بطریق احسن لیا اور اس کے تمام تقاضے پورے کئے' یہاں تک کہ واصل حق ہوئے۔ تو اس عظیم مقام و مرتبت کی نورانی بارش ختمی مرتبت کے نواسوں حضرت حسن اور حسین پر پڑی' پھر آپ کے بعد نسل درنسل چلتی ہے خلعت بردھتی رہی کے بارک کہا مآخر زیاں تک جا پہنچی ۔'( ۸ کے )

محم معصوم شیرازی اس کے حوالے سے لکھتے ہیں کہ علی ابن ابی طالب ولا سب محمد یہ کوختم کرنے والے ہیں۔ کمیل بن زیاد الخفی 'حسن بھری اور اویس قرنی نے علی ابن ابی طالب سے اس ولا بت کو حاصل کیا۔ شقیق بلخی نے اس ولایت کو امام کاظم سے حاصل کیا' شخ ابویزید نے جعفر صادق سے اس ولایت کو حاصل کیا۔ شخ معروف نے امام رضا سے اور شخ سری تقطی نے حضرت معروف سے اور شخ جنید بغدادی نے شخ سری تقطی سے حاصل کیا۔

عیب بات یہ ہے کہ شیعہ ا ثناعشریوں کی طرح صوانی بھی حضرت حسن عسکری کا ایک بیٹا مائنے ہیں حالا نکہ تمام اہلسنت مؤرخین حتی کہ بعض شیعہ مؤرخین اور حضرت حسن عسکری ہے بہن مشہور بھائیوں کی گواہی بھی ای امر پر دال ہے کہ ان کی کوئی اولا دنہیں تھی ۔اس حوالے ہے ہم مشہور شیعہ مؤرخ الکلینی کی ایک عبارت نقل کریں گئوہ کا کھتا ہے'' جب صرت حسن عسکری کی تدفین ہوئی تو بادشاہ سمیت سارے لوگ ان کی آل اولا دکی تلاش میں تھے' ہر جگہ تلاش کی جاتی رہی اس وقت تک ان کی میراث تقشیم نہیں ہوئی۔ ایک باندی کے بارے میں خیال کیا جارہا تھا کہ وہ

حضرت حسن عسکری ہے حاملہ ہے جتا نچداہے خاص تگرانی میں رکھا گیا' یہاں تک کہ ظاہر ہو گیا کہاس کے پیٹ میں کوئی حمل نہیں۔ جب باندی کے بارے میں بھی تقدیق ہوگئ تو حضرت حسن عسکری کی میراث کوان کی ماں اور بھائی جعفر کے درمیان تقسیم کردیا گیا۔ان کی والدہ نے قاضی کے سامنے حسن عسکری کی ایک وصیت بیش کی جوتمام تر تحقیق کے بعد ثابت ہوگئ' چنانچہ انہی کوان کا وارث بنایا گیا۔' (24)

اس واقعے کو بہت سے شیعہ مؤرخین نے نقل کیا (۸۰) مثلاً طبری اپی کتاب' اعلام الوریٰ'(۸۱)' اربلی اپنی کتاب'' کشف الغمة''(۸۲)' ملا باقر مجلسی اپنی کتاب'' جلاء العیون''(۸۳)' صاحب الفصول اپنی کتاب'' فصول المحممة ''(۸۴) میں۔عباس اتمی اپنی کتاب' منتھی الامال''(۸۵) میں نقل کیا ہے۔

مشہور شیعہ مصنف نوبختی اپنی کتاب' فرق الشیعة' میں لکھتا ہے' دصن عسری کا انقال ہوا تو ان کی کوئی اولا دنہیں تھی' چنا نچہ آن کی وراثت ان کے بھائی جعفر اور ان کی والدہ میں تقسیم ہوئی۔''(۸۲)

لین صوفی اس بات کے قائل ہیں کہ حسن عسری کی اولاد تھی ان کا ایک بیٹا تھا اوروہی امام مہدی ہے جس کا ظہور ہوگا۔ صوفیوں اور شیعوں کے اس عقیدے میں ذرہ برابر بھی نرق نہیں ہے بلکہ صوفی مصنفین انہی الفاظ کے ساتھ اس پورے واقعے کونقل کرتے ہیں جیسے شیعہ کرتے ہیں ملاحظہ ہو'' حضرت مہدی کا خروج ہوگا جو حسن عسکری کی اولا دھیں سے ہیں ان کی پیدائش ماہ شعبان کے نصف 255 ھو کو ہوئی ۔ عیسی علیہ السلام سے پہلے ان کا خروج ہوگا' ابھی تک وہ مخفی ہیں۔ اگر حساب کیا جائے تو اس وقت یعنی علیہ السلام سے پہلے ان کا خروج ہوگا' ابھی تک وہ مخفی ہیں۔ اگر حساب کیا جائے تو اس وقت یعنی 358 ھو کو ان کی عمر 67 برس بنتی ہے۔ جھے شیخ حسن العراق نے یہی ہتا یا ہے۔ شیخ علی الخواص بھی اس طرح کی بات نقل کرتے ہوئے لکھتے ہیں'' شیخ مجمی الدین نے اپنی کتاب فتو حات کے باب 366 میں سے عبارت لکھی ہے'' جان لو کہ امام مہدی کا خروج ضروری ہے' اس وقت ان کا خروج ہوگا جب زمین ظلم اور جور سے بحر وی ہوگا۔ چنا نچہ امام مہدی کا اسے خروج ضروری ہے' اس وقت ان کا خروج ہوگا جب زمین سے عبارت کھی ہوگی۔ چنا نچہ امام مہدی کا اسے خروج ضروری ہے' اس وقت ان کا خروج ہوگا جب زمین سے عروی سے حساس ونیا کے خاتے میں اگر

ایک دن بھی رہ گیا ہوتو اللہ تعالی اس دِن کو اتنا طویل فرمادیں گے تا کہ امام کا ظہور ہوئیہ فانوادہ رسول میں سے ہوں گئان کے داداحسین ابن علی بن رسول میں سے ہوں گئان کے داداحسین ابن علی بن ابی طالب اور ان کے والدحسن بن عسکری بن علی التی بن محمد التی بن محمد التی بن محمد التی بن محمد الباقر، بن امام خور الباقر، بن امام نوین العابدین علی بن امام حسین بن امام علی النائی طالب ہوں گئے۔ "(۸۵)

صوفیوں کے مشہور فرقد رفاعیہ کے بانی اپنے شیخ رفاعی کو بارہ اماموں کے بعد تیر ہواں امام سلیم کرتے ہیں۔(۸۸)

اس ساری بحث سے یہ بات ثابت ہوگئی کہ صوفیوں کے عقا کداور شیعوں کے عقا کد میں کوئی فرق نہیں بلکہ جس طرح شیعہ بارہ اماموں کو مانتے ہیں اور انہیں حضرت علی کی اولا دے ثابت کرتے ہیں' ان کی جانب بہت می خرافات منسوب کرتے ہیں' ای طرح صوفی بھی قدم بدقدم شیعوں کے داستے پرچل رہے ہیں۔

صرف یمی ایک بات اس امرکو ثابت کرنے کیلئے کافی ہے کہ تصوف پر بنیادی الرشیعیت کا

ہم اپنی گفتگو کا اختیام مشہور صوفی ابوظفر ظہیرالدین القادری کے اس مقولے پرختم کریں گے''مقامِ قطبیت بارہ اماموں کو بطریق استقلال حاصل ہوا' اور ان کے بعد آنے والے لوگوں کیلئے بطریق نیابت بیرمقام ثابت ہوا۔'' (۸۹)

## وحى كانزول اورفرشتول كى آمد

اب ہم صوفیوں کے پھھ اور عقائد کو بیان کرنا چاہیں گے تا کہ یہ بات ظاہر ہو جائے کہ شیعوں نے دراصل سلمانوں میں گھنے کیلئے تصوف کالباس اوڑ ھا ہوا ہے۔ صوفیوں کی زبان میں شیعہ ہو لتے ہیں اور ان کے ذریعے وہ اسلام کی بنیادوں کو تباہ کرنے کے دریے ہیں۔ تصوف کا ما خذاور مرجع شیعیت ثابت ہو جاتا ہے۔

شیعہ اثناعشریوں کی کتابوں میں اس قتم کے حوالے ہمیں جابجا طبع ہیں۔(۹۰) یہ اساعیلیوں کی کتب کے حوالے ہمیں اس قتم ہیں۔(۹۱) ہم یہاں ان کے چندمشہور اقوال گوفل کرنا چاہیں گئے مثلاً کلینی اپی مشہور زمانہ کتاب ''الوائی'' (۹۲) میں، جوائن کے ہاں اس مرتبے کی ہے جوالمل سنت کے ہاں تی مشہور زمانہ کتاب ''الوائی معظم صادق کے حوالے سے کلھتا ہے''الوائی جو محم کریں اس سے ڈک جاؤ'اس لئے کہ خدانے حضرت محمد کو حضیات اور مرتبہ دیا ہے واپی ہی فضیلت اماموں کوعطا کی گئی' تاہم حضرت محمد کو تمام کلوق سے خوضیات اور مرتبہ دیا ہے واپی ہی فضیلت اماموں کوعطا کی گئی' تاہم حضرت محمد کو تمام کلوق سے زیادہ فضیلت عطاکی گئی۔ جوام ملی کے احکام کا اتباع کرے گا گویا اس نے اللہ اور اللہ کے رسول کے احکام کا اتباع کرے گا گویا اس نے اللہ اور اللہ کے رسول کے احکام کا اتباع کرے گا گویا اس نے گویا اللہ کے اس نے گویا اللہ

کے ساتھ شرک کا ارتکاب کیا۔ امیر المونین علی علوم خداوندی کے باب سے کہ علوم خداوندی و ہیں سے آتے سے۔ جو آپ کے علاوہ کی اور کے راستے کو اپنائے گا، ہلاک ہو جائے گا۔ آپ کی تمام خصوصیات کے بعد دیگر ۔ آئہ کو فتقل ہوتی رہیں جنہیں خدانے رکن کا نئات بنایا، قریب تھا کہ بیز بین اپنے باسیوں کو لے کا یک طرف اڑھک جاتی، مگر آئم معصوبین نے اس زمین کو سہاراویا، بیز بین اپنے باسیوں کو لے کا یک طرف اڑھک جاتی، مگر آئم معصوبین نے اس زمین کو سہاراویا، بی آئم معصوبین روئے زمین پر خدا کی جمت ہیں۔ حضرت امیر المونین علی اکثر کہا کرتے سے میں جنت اور جہنم میں لوگوں کو تقیم کرنے والا ہوں میں ہی فاروق اکر ہوں میں ہی صاحب عصا ہوں میرے لئے ہی سب فرشتوں ارواح اور پی فیم روئے اقرار کیا تھا ہید دیاہی اقرار تھا جیسے انہوں نے حضرت محمد کیا تھا۔ جھے کچھ خصوصیات ایس عطا کی گئی ہیں جو جھے سے پہلے کی کو عطا نہیں مور خدانے جھے تھا ایس خدانے جھے حق اور باطل ہو کیں ۔ خدانے جھے تھا کہ بین اور کوئی سابق میرے علم سے بالاتر کے درمیان حد فاصل بنایا کوئی غائب مجھ سے چھپا نہیں اور کوئی سابق میرے علم سے بالاتر نہیں۔ "جس

ایک اور مقام پرکلینی کے استادمحمہ بن حسن الصفار جوشیعوں کے ہاں گیار ہویں امام کے ساتھیوں میں شار کیا جاتا ہے وہ بہت ی ایک روایات نقل کرتا ہے جس سے یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ ان کے اماموں پر بھی وحی کا مزول ہوتا ہے فرشتے آتے ہیں۔ چنا نچہوہ ایک مقام پر حمران بن اعین سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا ''میں و نے اپنے والد عبداللہ جعفر سے سوال کیا ہمں آپ بن اعین سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا ''میں و نے اپنے والد عبداللہ جعفر سے سوال کیا ہمں آپ برقر بال بی جمعے یہ بات پیٹی ہے کہ اللہ تعالی نے امام علی سے گفتگو فر مائی 'تو وہ کہنے لگے بالکل درست ہے گھٹھو مقام طاکف پر ہوئی تھی اور جریل علیہ السلام بھی وہاں پر موجود ہے ۔' (۹۴)

جب حضور یے حضرت علی کو خیبر کے دِن بلایا 'آپ کی آٹھوں میں اس وقت در دتھا' چنا نچہ حضور ' نے اپنا لعاب دبن ان کی آٹھوں میں ڈالا اور فر مایا جب تم خیبر کے قلع کو فتح کر لوتو وہاں وقت کرنا' اس لئے کہ خدانے جمعے تھم دیا ہے۔ ابورا فع کہتا ہے حضرت علی بہتم من کرچل پڑے ' میں بھی آپ کے ساتھ تھا' صبح کو جب خیبر کا قلعہ فتح ہوا تو حضرت علی نے حضور کے ارشاد کے مطابق وہاں دقوف کیا' بعنی کافی ویر تک آپ کھڑے رہائوگ حیرانی ہے د کیھے رہے اور لوگوں مطابق وہاں دقوف کیا' بعنی کافی ویر تک آپ کھڑے رہے' لوگ حیرانی ہے د کیھے رہے اور لوگوں

میں یہ بات مشہور ہوگئی کہ حضرت علی اپنے رب سے مناجات کر رہے ہیں۔ابورافع کہتا ہے کہ جب آپ مدینہ منورہ والیس آئے تو میں نے حضور سے سوال کیا' یارسول اللہ حضرت علی نے آپ کے حکم کے مطابق فتح خیبر کے بعد دقوف کیا تھا' یہاں تک کہ بعض لوگ کہنے گئے کہ حضرت علی اللہ تعالیٰ سے مناجات اور گفتگوفر بارہے ہیں' تو حضور کے فرمایا ہاں اے رافع' اللہ تعالیٰ نے حضرت علی سے ای مقام پرنہیں بلکہ اس کے علاوہ طائف' یوم حنین اور یوم عقبہ پر بھی خدا تعالیٰ سے ان کی گفتگوہوئی۔'' (92)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری روایات ہیں ۔ (۹۲)

دوسری جانب شیعہ اپنے اماموں کو انہیاء ہے بھی افضل قرار دیتے ہیں 'چنانچ کلینی تصری کرتا ہے کہ امامت 'نوت 'رسالت اور مقام خلت ہے بھی بالاتر ہے۔ چنانچہ دہ جعفر بن محمہ الباقر کے حوالے ہے ایک روایت نقل کرتا ہے 'اللہ تعالیٰ نے ابر اہیم علیہ السلام کو نبی بنانے ہے پہلے اپنا بندہ بنایا اور نبی بنانے ہے پہلے انہیں رسول بنایا اور رسول سے پہلے انہیں اپنا خلیل بنایا 'اور خلیل بنایا ناور کھیا ہے کہا ہے کہا ہے کہا ہے کہا کہ کہا ہے کہا ہے

ای طرح کلین 'یوسف التمار سے روایت نقل کرتا ہے کہ اس نے جعفرین باقر کوسنا' وہ کہہ رہے تھے'' رہ کعبہ کوشم ( تین مرتبہ میشم اٹھائی ) اگر میں موئی اور خصر علیہ السلام کے پاس موجود ہوتا تو آئیس بتا تا کہ میں ان سے بھی زیادہ علم رکھتا ہوں 'جوان کے علم میں ٹہیں تھا' میں آئیس بتا تا' اس لئے کہ موئی اور خصر علیہ السلام کو ماکان کاعلم دیا گیا' آئیس ما کیون کاعلم عطا ٹہیں کیا گیا تھا۔'' (48)

ایک اور مقام پر امام جعفرین باقر کے حوالے سے منقول ہے'' مجھے آسان اور زمینوں کے درمیان ہر چیز کے بارے میں علم ہے' مجھے جنت اور جہنم میں ہونے والی باتوں کاعلم ہے اور مجھے علم ماکان و مایکون کا بھی علم ہے۔''(99)

مشہور شیعہ مصنف حرالعالمی اپنی کتاب میں ایک مستقل باب اس عنوان سے قائم کرتا ہے "بارہ امام تمام مخلوق حتی کہ انبیاء اوصیاء اور فرشتوں وغیرہ سے بھی افضل ہیں۔ اور میہ کہ انبیاء اس عنوان کے تحت وہ بہت میں روایات نقل کرتا ہے جن میں سے ایک روایت اس نے جعفر بن باقر سے نقل کی کہ وہ کہتے ہیں'' اللہ تعالی نے اولوالعزم رسولوں کو پیدا کیا' انہیں علم کے ذریعے فضیلت دی' ہم ان کے علم کے وارث ہیں اور خدا نے ہمیں ان سے بھی ذاکہ علم دیا۔حضور کو خدا نے وعلم دیا جوان سے پہلے دالوں کاعلم' سارا وعلم دیا جوان سے پہلے دالوں کاعلم' سارا ہی عطا کیا گیا۔'' (۱۰۰)

ای بنیاد پرمشہورشیعہ رہنما خمینی اپنی کتاب' ولایت الفقیہ' میں لکھتا ہے' ہمارے ند ہب
کی بنیادی باتوں میں سے یہ ہے کہ کوئی بھی شخص روحانی یا مادی اعتبار سے امام کے مقام تک نہیں
بہنچ سکا' یہاں تک کہ کوئی نبی' رسول اور فرشتہ بھی اس مقام تک نہیں پہنچ سکتا۔ ہمارے ہاں یہ بھی
منقول ہے کہ امام اس دنیا کی تخلیق سے قبل عرش کے پنچ انوار کی شکل میں موجود تھے اور اماموں
کے بارے میں یہ بھی منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ ہمارا معاملہ ایسا ہے کہ اس تک
نہ کی فرشتے اور نہ کسی نبی کی رسائی ہے۔ تو یہ وہ بنیادی عقائد ہیں جن کی بنا پر ہمارا نہ ہب قائم
ہے۔'' (۱۰۱)

شیعہ ا شاعشریوں کا اپ اماموں کے بارے میں عقیدہ یہ ہے کہ ان کے پاس جریل علیہ السلام آتے تھے وہی نازل ہوتی تھی اللہ تعالی ان ہے ہیں پردہ گفتگوفر ماتے تھے بلکہ براو راست کسی تجاب کے بغیر بھی ان سے گفتگوفر ماتے تھے نبوت حضرت مجمہ پر آ کرختم نہیں ہوئی اور یہ کہ ولایت نبوت اور رسالت سے افضل ہے اور ولی کاعلم کسی واسطے کے بغیر ہوتا ہے اس لئے وہ ماکان اور ما یکون کاعلم رکھتے ہیں اور انہیں انہیاء اور رسولوں پر بھی فضیلت حاصل ہوتی ہے۔

اس حوالے سے شیعوں کی سینکڑوں روایات اور اقوال اس امر پر دال ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ شیعیت کو یہودیوں نے قائم ہی اس لئے کیا تھا کہ وہ اسلام کی بنیا دوں کو گرائیں اور نبوت کے خاتے کا اٹکارکریں۔

اب ہم صوفیوں کی طرف لوٹے ہیں'ان کے عقائد'افکار کا ذِکر کرتے ہیں'ان کی کتب اور

رسائل کا حوالے دیتے ہیں'ان کی روایات اور منقولات کو بیان کرتے ہیں۔ان کی تصریحات اور عبارات کا جائزہ لیتے ہیں'ونہمیں معلوم ہوتا ہے کہ ان کے افکار پڑھی شیعہ مسلک کی گہری چھاپ ہے۔شیعوں کی طرح ان کے ہاں بھی اس طرح کی خرافات اور کج رویوں کی بہتات ہے۔ چند اقوال بطورنمونہ ملاحظہ ہوں:

مشہور صوفی عبدالقادر الحلمی جوابن قضیب البان کے نام سے مشہور ہے ککھتا ہے'' جوانبیاء کی خصوصیات میں وہ اولیاء کی بھی میں ۔' (۱۰۲)

انمیاء کی خصوصیات کیا ہیں؟ یہی کہ ان پر دحی نازل ہوتی ہے فرشتے آتے ہیں اللہ تعالیٰ ان سے ہمکلام ہوتے ہیں اللہ کا پیغام پہنچانے میں وہ علطیوں اور خطامے معصوم ہوتے ہیں۔ (۱۰۳) یہی وہ خصوصیات ہیں جن میں این البان اور دیگر مسوفی کچھاور لوگوں کو بھی ان کے ساتھ شریک کرنا چاہتے ہیں۔

یہاں ایک دلچیپ سوال سامنے آسکتا ہے کہ جب کسی امر میں بہت سے لوگ شریک ہوں تو وہ کسی ایک کی خصوصیت کیسے قراریا سکتا ہے؟

اب ہم چنداورحوالہ جات یہاں پر نقل کرنا چاہیں گے 'جس سے یہ بات واضح ہو جائے گ کہ الزام تر اثنی کی بجائے ہم تھائق کوفقل کررہے ہیں۔

امام غزالی پر رَدر سے ہوئے شخ اکبر لکھتے ہیں'' غزالی نے نبی اور ولی کے درمیان فرق بیان کیا ہے کہ نبی پر فرشتے کا نزول ہوتا ہے' ولی پر نہیں ہوتا۔ حالا تکدیہ فلط ہے' نبی اور ولی دونوں پر فرشتے کا نزول ہوتا ہے۔''(۱۰۴)

ای طرح شعرانی اپنی کتاب میں ذکر کرتے ہیں کہ اگر کوئی شخص یہ کیے کہ غزالی نے اپنی بعض کتابوں میں کھا ہے کہ نی پردی فرشتے کے بعض کتابوں میں کھا ہے کہ نبی پردی فرشتے کے ذریعے نازل ہوتی ہے دلی کو البام ہوتا ہے۔ فرشتہ اس کے پاس نہیں آتا۔ جبکہ نبی پردی فرشتے کے ذریعے نازل ہوتی ہے تو کیا یہ بات درست ہے؟ اس کا جواب شخ نے باب نمبر 364 میں دیا کہ غزالی کا یہ قول غلط ہے اور اس کی وجہ یہ ہے کہ غزالی کو بھی اس کا تجربہ نہیں ہوا۔ تجربہ نہمونے کی

بناپروہ اس بات کو مجھ ہی ندسکا کہ بھی اس طرح کے معالات ہے آشنائی نہیں ہوئی۔غزالی کا خیال ہے کہ وہ تصوف اور سلوک کے تمام مقامات سے گزر چکا ہے چونکہ اسے کسی فرشتے کے نزول کا تجربہ بیں ہوا' چنا نچہ اس نے فرشتے کے نزول سے انکار کردیا اور سے کہا کہ بیتو انبیاء کا خاصہ ہے۔ تو ان کا ذوت صحح ہے لیکن ان کا فیصلہ غلط ہے۔

مزید کہتے ہیں کہ ابو حامر غزالی وغیرہ اگر کسی اہل اللہ کے پاس ہیٹھتے تو وہ انہیں بتا تا فرشتے کے نازل ہونے کے بارے میں تو وہ بھی اسے قبول کر لیتے اور انکار نہ کرتے ۔ شعرانی کہتے ہیں کہ اللہ کاشکر ہے کہ پیغیروں کی طرح ولی بر بھی فرشتوں کا نزول ہوا ہے ۔ (۱۰۵) غزالی بھی اس امر کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہ مکا شف اور مشاہدہ کا آغاز اس طرح ہوتا ہے کہ صوفی بیداری کے عالم میں بھی فرشتوں کا مشاہدہ کرتے ہیں اور انبیاء کی ارواح سے طاقات کرتے ہیں ان کی آوازیں سنتے ہیں اوران سے فوائد بھی حاصل کرتے ہیں۔ پھر مشاہدہ اور کشف کی یہ کیفیت بڑھتی آوازیں سنتے ہیں اوران ہے فوائد بھی حاصل کرتے ہیں۔ پھر مشاہدہ اور کشف کی یہ کیفیت بڑھتی رہتی ہے کہ وہ ان مقامات کو دیکھنے لگتا ہے جنہیں بیان کرنے ہیاں تا میں کہ کہ شف اتنا ترقی کر جاتا ہے کہ وہ ان مقامات کو دیکھنے لگتا ہے جنہیں بیان کرنے ہیاں تا میں کہ کے بیان قاصر ہے۔ (۱۰۹)

ابن عربی اپنی کتاب "المجواب المستقیم عماسال عنه الترمذی الحکیم "میل کھے ہیں کہ بھش لوگوں کا میرجو خیال ہے کہ ولی پر فرشتہ نازل ہوتا ہے تو بات صرف آئی کن نہیں ہے بلکہ گفتگو کے دوران اولیا وفرشتوں کو دیکھتے بھی ہیں جس نے ان کے دیکھتے بارے کوئی بات نقل کی ہے تو اس کی بات صحح ہے بینی ولی پر فرشتہ نازل ہوتا ہے اس سے گفتگو کرتا ہے ولی اسے دیکت ہوتا ہے۔ (۱۰۵) ای طرح کی بات ایک اور مشہور صوفی نجم الدین الکبری التونی 618 ھیمی لکھتا ہے کہ فرشتے صوفیا و پر نازل ہوتے ہیں۔ (۱۰۸) صوفی نجم الدین الکبری التونی 618 ھیمی لکھتا ہے کہ فرشتے صوفیا و پر نازل ہوتے ہیں۔ (۱۰۸) و بات اور عبارت دیگر عبارات کی نبیت زیادہ واضح ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ بعض حضرات نے نبی اور ولی کے درمیان میں عبارات کی نبیت نیادہ واضح ہے۔ وہ لکھتا ہے کہ بعض حضرات نے نبی اور ولی کے درمیان میں جوفرق بیان کیا ہے کہ بی پر فرشتہ نازل ہوتا ہے ولی پہیں تو یہ بات ورست نہیں ہے اس لئے کہ اللہ توالی جس کے سامنے معاملات کو کھول دے نیا ہو وہ ولی ہویا نبی وہ وفرشتوں کا مشاہدہ کہ اللہ توالی جس کے سامنے معاملات کو کھول دے نیا ہو وہ ولی ہویا نبی وہ وہ وہ کہ ہویا نبی وہ وہ شتوں کا مشاہدہ کہ اللہ توالی جس کے سامنے معاملات کو کھول دے نیا ہو وہ وہ لی ہویا نبی وہ وہ شتوں کا مشاہدہ کے کہ اللہ توالی جس کے سامنے معاملات کو کھول دے نوا ہو یا نبی وہ وہ وہ کی ہویا نبی وہ وہ وہ کی ہویا نبی وہ وہ کی ہو یا نبی وہ وہ کی ہویا نبی وہ وہ کی سامنے معاملات کو کھول دے نوا ہو یا نبی وہ وہ وہ کی ہویا نبی وہ وہ کی ہویا نبی وہ وہ وہ کی ہویا نبی وہ وہ کی کو کی میاں کا کھول کے کھوں کے کو کھوں کے کہ کو کو کی کھوں کی کہ کی کو کی کھوں کے کہ کو کی کو کی کھوں کی کھوں کی کھوں کو کھوں کو کو کی کو کو کی کھوں کی کو کھوں کے کو کھوں کے کھوں کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کی کو کھوں کو کھوں کھوں کو کھوں کی کو کھوں کے کو کھوں کیا کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کھوں کو کو کھوں کو کھوں کی کھوں کو کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں ک

کرتا ہے فرشتے اس سے کلام کرتے ہیں اور وہ فرشتوں سے کلام کرتا ہے۔ جو یہ بات کہتا ہے کہ ولی فرشتے کونہیں دیکھتا یا اس سے کلام نہیں کرتا تو یہ بات درست نہیں ہے۔خدانے انہیں اپنی معرفت سے سرفراز نہیں فر مایا۔ (۱۰۹)

مشہورصوفی نفزی الرندی اپنے بعض مشائخ کے حوالے نقل کرتے ہوئے کہتا ہے کہ فرشتے میری زیارت کوآتے ہیں میں ان سے مانوس ہوتا ہوں 'وہ جھے سلام کرتے ہیں اور میں ان کے ملام کی آواز کو سنتا ہوں۔ (۱۱) پھر فرشتوں سے مراد عام فرشتے ہی نہیں بلکہ جبریل علیہ السلام ہیں 'جیسا کہ شعرانی نقل کرتے ہیں اپنے شخ عبدالغفار القوی ہے 'کہ ان کے شخ عبدالغفار القوی ہے 'کہ ان کے شخ نا بی کتاب جس کا تام الوحید ہے 'اس میں لکھا کہ جب شخ تا ج الدین شعبان کے پاس کوئی شخص اپنی حاجت لے کرآتا تا تو وہ اس سے کہتے کہ شہر وابھی جبریل آئے گا اور اس سے ہم یہ چیز ما گئے لیس گے۔ (۱۱۱)

این عربی اپنی کتاب "مواقعة النجوم" میں لکھتے ہیں کہ صوفیاء میں سے جو قطب کے مقام پر فائز ہواس کے دِل پر روح الا مین لیعنی جر یل علیہ السلام نازل ہوتے ہیں۔ چنا نچہ اپنی کتاب میں انہوں نے اشعانقل کئے جن کا ترجمہ یہ ہے یہ قطب ہے اور یہ اس کے راز اور احوال ہیں اس کے سارے جاب اُٹھ جاتے ہیں اس کے نور سے سارا جہال منور ہو جاتا ہے۔ وہ گویا 14 ویں رات کے چا ندکی طرح ہے جود کھنے والوں کوروش کردیتا ہے اس کے دِل پر روح اللہ میں کا نزول ہوتا ہے اور ہر شکل وقت میں وہ اس کی مددو آتا ہے۔ (۱۱۲)

دباغ مشہور صوفی کے مطابق جریل امین آکر صوفی کو اوامر اور نواہی کے بارے میں بھی ا آگاہ کرتے ہیں۔ (۱۱۳) چنانچہ دباغ کہتا ہے کہ فرشتہ اتر کر ولی کو امر اور نہی کے بارے میں آگاہ کرتا ہے اور صوفی کا ول وحی کے اتر نے کی جگہ ہوتی ہے۔ (۱۱۳) اسی طرح آگے وہ لکھتا ہے کہ صوفی اللّٰہ کی بات بھی سنتے ہیں اللّٰہ کا کلام بھی سنتے ہیں 'چنانچہ وہ کہتا ہے کہ جب صوفی کے اندر سے خوبیاں پیدا ہوجا کمیں تو اس کے اعدر صفتِ ابدیت پیدا ہوجاتی ہے اور اس کی ساعت اس قدر تیز ہوتی ہے کہ وہ اللّٰہ کے کلام کو بھی من لیتا ہے۔ (۱۱۵) مزید کھتا ہے کہ اللّٰہ کے فرشتے اس کا استقبال کرتے ہیں' خوش آمدیدی الفاظ سے انہیں بلاتے ہیں' جنت کی نہروں میں سے ایک نہر کا پانی ڈالتے ہیں' جوش آمدیدی الفاظ سے انہیں بلاتے ہیں' جنت کی نہروں میں سے ایک نہر کا پانی ڈالتے ہیں' عرش نشینوں سے ان کی گفتگو ہوتی ہے اور اسمونی کی آواز سائی دیتی ہے۔(۱۱۱)
کی گرج ہوئی بعض دفعہ انہیں اپنے دیاغ میں جنبی سائے میں کہ صوفی روح القدی یعنی جریل علیہ السلام سے تعلیم سپروردی التونی 587ھ کہتے ہیں کہ صوفی روح القدی یعنی جریل علیہ السلام سے تعلیم

ہروروں احول ۱۵۰ھ ہے یں مدھوں روں العدل ہی بریں مدیداساں سے یہ حاصل کرتے ہیں اس مدیداساں سے یہ حاصل کرتے ہیں ان کی تعلیم کا بشری اور انسانی تعلیم سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ، وہ عالم کے اسرار و رموز سے باخیر ہوتے ہیں ، پوری دنیا کو وقتا فو قتا آنے والے مصائب وآفات سے آگاہ کرتے رسے ہیں انہیں ماضی اور مستقبل کے واقعات بھی بتاتے ہیں۔ (۱۱۱)

کیم ترندی جومشہور صوفی ہیں ، وہ ولی اور اللہ تعالیٰ کے درمیان گفتگو کو ان الفاظ میں نقل کرتے ہیں۔ یہ گفتگوت تعالیٰ سے آتی ہے ، کرتے ہیں ۔ یہ گفتگوت تعالیٰ سے آتی ہے ، حق زبان کے ذریعے جس میں سکینت اور اطمینان ہوتا ہے۔ صوفی کے دِل کی سکینت اس سکینت فداوندی کو جذب کر لیتی ہے اور یول بیر مکالمہ اور گفتگوا پنے اختیا م کو پہنچتا ہے۔ ' (۱۱۸)

یہاں ہم ابن العربی کے حوالے سے چنداہم نکات بیان کرنا چاہیں گئے جواس نے بیان کے ۔دہ لکھتے ہیں 'اے میرے بیٹے جان لو کہ صوفی جب اپنے ول کو دنیاوی آلائٹوں اور گندگیوں سے پاک کر لیتا ہے تو گو یاوہ اسرار خداوندی کامخزن بن جاتا ہے۔ ہر جمعہ کے دِن اس کے قلب پر چھسو مکوتی رازوں کا نزول ہوتا ہے جن میں سے ایک راز الٰہی ہوتا ہے اور پانچ راز ربانی ہوتے ہیں ۔ بیٹ بیا ہیں جن میں اس دنیا کا کوئی دخل نہیں ہوتا' جب تک دہ شخص اس مقام تک رہتا ہے اسے بیاسرار حاصل ہوتے رہتے ہیں۔'(۱۱۹)

یمی نہیں بلکہ صوفی اس بات کے بھی قائل ہیں کہ وہ معراج کرتے ہیں انہیں معراج حاصل ہوتی رہتی ہے وہ آسان پر جاتے ہیں اللہ پاک کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں اللہ پاک سے مناجات اور گفتگو کرتے ہیں چنا نچا ہیں البان اپنے بارے میں لکھتا ہے" اللہ تعالیٰ نے جھے اسراک ذر لیے بااس ای سعادت سے نواز انہیں پہلے آسان پر پہنچا ، پھر وہاں سے دوسرے آسان پر بہاں تک کہ ہم ساتویں آسان تک پہنچ ساتویں آسان پر نور کی ایک کری تھی جس پر جنتوں کے خادم

رضوان تشريف فرما تصح جوتمام فرشتول ميس سے سب سے خوبصورت بين وہاں اسرافيل بھی تھے۔ اسرافیل نے ہی مجھے میرے مقام اور اللہ سے قرب کی خوشخری دی تھی اور انہوں نے ہی مجھے آخرت میں خوش نصیبی اور شفاعت مجمدیؓ کے بارے میں بتایا تھا اسی آسان پرہم نے ابراہیم خلیل اللہ کودیکھا جوئیک لگائے بیٹھے تھ ہم وہاں سے طے بہاں تک کہ ستر بردے ہمارے سامنے آئے اور ہم نے ان کو یار کرلیا۔ ہم آخری پردے تک پہنے آخری پردے پراس یارنورکی بن ایک کری تھی جس کے پاس موتیوں ہیرے جواہرات اور زمر دبھی تھے سبز زمر دبھی تھے وہاں کسی نے سیرا ہاتھ پکڑااور مجھے اس کری پر بٹھادیا' پھراجا تک کوئی چیزاتری اور میرے ببیٹ تک غیرمحسوں طریقے سے داخل ہوگئ میرے دِل میں خود بخو و بی خیال پیدا ہوا کہ میرے مولائے مجھے سکینت سے نواز دیا ہے۔ جب میرے باطن نے اس سکینت کا احساس کیا تو کیلخت میرے سارے اعضاء و جوارح سکینت محسوس كرنے كئے "كوياس وقت ميں كسى بھى چيز كونبيس و كيدر باتھا بلكه اپنے اس سكينت اوراطمينان ميں کھویا ہوا تھا' پھر مجھے قریب ہے ہی آواز آئی لیکن بیآواز گویا چھے کے چھاطراف ہے آرہی تھی میں نے سنا کوئی مجھ سے کہدر ہاتھا اے میرے حبیب'اے میرے مطلوب تبھے پرسلامتی ہوئیں نے اپنی آنکھیں بند کرلیں۔ بیساری باتیں مجھے دِل ہے سنائی دے رہی تھیں' میرادِل ان آواز وں کوئن رہا تھا' یہاں تک کہ مجھے بیگمان ہونے لگا کہ شایدیہ آوازیں میرے ہی اعضاء میں ہے آرہی ہیں' پھر جھے آواز آئی جھے دیکھؤ میں نے آئکھیں کھولیں تو گویا میں سرایا چیٹم بن گیا۔ جو میں اینے باطن میں محسوس كرر ما تها اب و بى مجھے اسينے ظاہر ميں محسوس بور ما تھا محسوس يوں بور ما تھا جيسے ميں آئيند دکيھ ر ہاہوں اور وہ آئینہ میرے دِل کی کیفیت کو دکھارہا ہے چھر میں نے ایک آواز سیٰ قرآن یاک کی آیت کوئی تلاوت کررما تھا اچا تک میرے سامنے سے سارے حجاب اٹھتے بطے گئے اور مجھے اندر داخل ہونے کی اجازت ملی۔ جب میں داخل ہوا تو میں نے دیکھا کہ سارے انبیائے کرام صف در صف کھڑے ہیں ان کے پیچھے فرشتے تھے۔ میں نے دیکھا کہ اللہ پاک کے سب سے قریب جار انمیاء کرام ہیں' چرمیں نے دیکھا کہ حضور سے سب سے قریب ادلیاء تھے اور حضورانمیاء میں سے اللہ تعالیٰ ہے سب سے قریب تھے۔ حضور کے قریب جاراولیا تھے جن میں سے میں نے ایک سید محی الدین عبدالقادر کو بیچان لیا' انہوں نے آکر بی مجھے دروازہ کے پاس سے لیا تھا' میرا بازو پکڑلیا'
یہال تک کہ میں حضور کے قریب ہوگیا۔حضور نے اپنا دایاں ہاتھ میری طرف بڑھایا تو ہیں نے
اپنے دونوں ہاتھوں سے آپ کا ہاتھ پکڑلیا۔حضور مجھےاپنے قریب کرتے رہ بے بیہاں تک کہ میں اتنا
قریب ہوگیا کہ میرے اور حق تعالیٰ کے درمیان ادر کوئی بھی نہیں تھا' میں نے جی بحر کرحق تعالیٰ کا
دیدار کیا تو میں نے بہی محسوں کیا کہ جس طرح حضور نے ان کے ہارے میں بتاایا' وہی حق تعالیٰ کی
صورت تھی۔ گریہ کہ د کھنے میں وہ برف کی طرح دکھائی دیتے تھے۔ اس عالم وجود میں سب سے
زیادہ مشابہت مجھے برف بی کی نظر آئی' گرحق تعالیٰ لباس سے پاک تھے۔ جب بوسہ لینے کیلئے میں
نے اپنے ہون قریب کئو تجھے شنڈک کا احساس ہوا' گویا کہ دہ برف ہوں۔ قریب تھا کہ میں
بہوتی کی دجہ ہے گر جاتا' گر حضرت محمد نے بچھے پکڑلیا۔'(۱۲۰)

ابن عربی بھی اپی معراج کا واقعہ نقل کرتے ہیں اور اسے معراج نبوی سے مشابہت دیتے ہیں۔ وہ کہتا ہے '' بیس سو یا ہوا تھا جبکہ میر اوجود جاگ رہا تھا' میرے پاس پینجبرتو ثیق آیا تا کہ وہ جھے سیدھاراہ دِکھلا ہے' اس کے ساتھ اخلاق کا براق تھا' جس پر کامیا بی کا لبادہ اور اخلاق کی لگام تھی' اس نے میر کے گھر کی جھیت کو ہٹایا' مجھے لیا' سیکنت کی چھری سے میر اسینہ شق کیا اور بھی سے کہا گیا تیار ہوجا وہ مرتبت اور مقام کی طرف جانے کیلئے۔ میراول ایک کپڑے میں نکالا تا کہ وہ ؟ بیشہ کیلئے تید بلیوں سے پاک ہوجائے۔ پھراس دل کو خداوند قد وس کے تھم سے رضا کے برتن میں ڈالا گیا' تبدیلیوں سے پاک ہوجائے۔ پھراس دل کو خداوند قد وس کے تھم سے رضا کے برتن میں ڈالا گیا' اس میں سے شیطانی حصہ نکال دیا گیا۔ پھر میر سے سامنے شراب اور وو و ھولا یا گیا تو میں نے دود دھ کی ایا اور شراب کو چھوڑ دیا ، کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ میں نئے کی وجہ سے معرفت سے محروم ہو جاؤں۔ میرے لئے آسان کھولے گئے۔ میں نے ارواح کے آسان کو دیکھا' دہاں مجھے کہا گیا' اھلا و سہلاً ومرحباً۔ ای طرح کی اور بھی بہت ساری خرافات ہیں جنہیں ابن عربی فقل کرتا ہے۔'' (۱۲۱)

جم الدین الکبری متوفی 618 ہے متقدین صوفیاء میں سے ہے وہ بھی کہتا ہے'' مجھے معراج کی سعادت نصیب ہوئی۔''(۱۲۲)

ابوائن الحقاني كم منقول برك وه كتب مين "دو بهرك وقت ميس عرش كي طرف كيا تاكد

میں اس کا طواف کر سکوں تو میں نے تھوڑی ہی دیر میں عرش کے ایک ہزار چکر لگائے میں نے دہاں کہ کھولوگوں کو دیکھا 'جوانتہائی اطمینان کے ساتھ بہت ہی آ ہت چل رہے تھے وہ لوگ میرے تیز طواف کو دیکھ کر جیران رہ گئے 'تعجب کرنے گئے گئر جھے ان کا طواف پیند نہ آیا۔ میں نے ان سے پوچھاتم کون ہوا دراتنے آ ہت طواف کیوں کررہے ہو؟ تو وہ کہنے گئے ہم فرشتے ہیں' ہم نورانی مخلوق بین بہی ہماری طبعی کیفیت ہے ہم اس سے تجاوز نہیں کر سکتے ۔ پھر انہوں نے جھے سے پوچھاتم کون ہوا درمیرے اندر میں اور میرے اندر اندرشوق کی آگ ہے جو جھے اتی تیز طواف کیلئے اکساتی ہے۔' (۱۲۳)

ای طرح الجیلی نے اپنی معراج کا ذِکرکیا'اس نے یہ بھی بتایا کہ اس نے سدرۃ المنتہیٰ دیکھا اور اسے اللہ تعالیٰ کی تجلیات کا بھی موقع ملا۔ (۱۲۳) نفری الرندی التوفی 792 ھ لفظ"ملکا کیرا'' کی تغییر کرتے ہوئے لکھتا ہے" اللہ تعالیٰ اپنے ولی کے پاس فرشتہ کو بیجے ہیں اور اس سے کہتے ہیں جا واد رجا کر میر ہے بندے سے اجازت طلب کر وا اجازت طلب کر وا اجازت طلب کر تا ہے۔ ولی کے واپس آجانا' تو وہ فرشتہ ولی کے پاس سر پر دوں کے چھے جا کر اجازت طلب کرتا ہے۔ ولی ک پاس جا تا ہے اور اس کے پاس اللہ پاک کی طرف سے ایک سندیہ ہوتا ہے جس کا عنوان سے ہوتا ہے کہ یہ سندیہ اس حی زات کی طرف سے ایک سندیہ ہوتا ہے جس کا عنوان سے ہوتا ہے کہ یہ سندیہ اس حی زات کی طرف سے ہے کہ یہ سندیہ اس حی زات کی طرف سے ہے کہ یہ سندیہ ہوتا ہے جس کر ہمی موت نہیں آئے گی۔ جب وہ ولی اس سندیے کو کھواتا ہے اس میں حق ہا ہوا وہ بیا ویدار کر اول ہوتا ہے اس میں کھے اپنا ویدار کر اول ہو جس کے ایک ہوتا ہے بال سے دولی براق پر سوار ہوتا ہے اس کے ولی ہوتا ہے کہ اس کے دولی براق پر سوار ہوتا ہے اس کے دل میں حق کا غلبہ ہوتا ہے بیشوق اسے اللہ تعالیٰ سے ملاقات کیلئے لے جاتا ہے۔ " (۱۲۵)

ای طرح بہت ہے اور لوگ بھی ہیں جنہوں نے آسان کی طرف عروج اور معراج کا دعویٰ کیا ، جس میں انہوں نے بتایا کہ انہوں نے اللہ تعالی سے کلام کیا اور اللہ تعالی بھی ان سے خاطب ہوئے۔ ان میں سے صالح بن بان العقا السودانی (۱۲۷) ظفر اللہ بن محمد الکامل المهذ کی السودانی (۱۲۷) فتح اللہ بوراس الکیروانی (۱۲۸) محمد بن قائد اللوانی العراقی (۱۲۹) ابوعباس

المری (۱۳۰) اوراس طرح کے کتے صوفی ہیں جنہوں نے حق تعالیٰ سے ملاقات کے احوال بیان کے مشہور صوفی عزیز الدین سفی صوفیوں کے معراج کے احوال نقل کرتے ہوئے کہتا ہے ' دبعض صوفی پہلے آسان سے آگ صوفی پہلے آسان سے آگ جاتے ہیں اور ای کے گرد طواف کرتے ہیں' بعض پہلے آسان سے آگ جاتے ہیں اور ابعض ایسے بھی ہیں جوعرش تک و پنچتے ہیں۔''(۱۳۱)

بيتو آسان كى طرف جانے اورمعراج كابيان تفاحق تعالى كے ساتھ كفتگو اور مكالم كرنے ك حوالے سے بھى اس نے لكھا۔ چنانجدوہ كہتے ہيں "بعض صوفى ايسے ہوتے ہيں جے حق تعالىٰ عالمِ اجسام سے عالمِ ارواح میں لے جاتے ہیں اور بیسب سے بلند مرتبہ ہے۔ پچھا پیے ہیں جن کے قلب سے اللہ تعالی خطاب فر ماتے ہیں۔ بعض ایسے ہیں جن کی روح آسمانِ دنیا تک جاتی ہے۔ بعضول کی روح دوسرے اور بعضول کی تیسرے آسان تک جاتی ہے۔ بعض ایسے ہیں جوسدرة المنتنى تك يهنجته بين اوراس مقام پرالله تعالى ان ہے بمسكل م ہوتے ہيں۔ ہرانسان كواس كى بساط اور مرتبے کے حساب سے مقام ملتا ہے اور ہرایک سے حق تعالی اس کی ہمت کے مطابق ہی گفتگو کرتے ہیں۔اس لئے کہ حق تعالی ہر چیز کواس کے مقام پر رکھتے ہیں۔ان میں ہے بعض ایسے ہوتے ہیں كه جب وه الله تعالى سے بمكل م ہوتے ہيں تو ان كے سامنے روشنياں اور نور پھوٹ رہا ہوتا ہے بعض ایسے ہوتے ہیں جن کیلئے نور کا بنامیز لگایا جاتا ہے بعض ایسے ہیں جواپنے اندرنور کومحسوں کرتے ہیں اور اس نور میں سے انہیں حق تعالیٰ کی آواز سنائی دیتی ہے۔ عام طور پرینور گول دائرے یالمبائی کی شکل میں ہوتا ہے۔ بعض ایسے ہوتے ہیں جنہیں کوئی روحانی صورت نظر آتی ہے اور وہ رد حانی صورت ان سے سرگوٹی کرتی ہے۔اگر چہ بیرسب صورتیں خطاب تو نہیں کہلا تیں گریہ ہے کہ جس مخض کے ساتھ بھی الی حالت ہوتو وہ نوراً جان لیتا ہے کہ حق تعالیٰ بی اس ہے ہم کلام ہیں۔ اس كيلية اسے كى دليل كى ضرورت نہيں ہے۔وہ فى الفورات مجھ ليتا ہے اس لئے كه الله تعالى ك كلام كى خاصيت بيب كدوه چين نبيس روسكتى \_ سننے والا ازخود عى بيرجان ليرًا ب كداس نے الله تعالى کا کلام سنا ہے۔ جولوگ سعرہ النتہای تک جاتے بین انہیں اللہ تعالی کی طرف سے خصوصی کلام سے نوازاجاتا ہےاوراللہ تعالی ان نے فرماتے ہیں کتم عین حق ہؤمیں عی تمہارامراد ہوں میں تمہارے لئے ہوں تم میرے لئے نہیں' تم میرے مراد ہو میں نہیں۔ تم دہ نقطہ ہوجس کے گرداس کا ننات کا وجود ہے۔ تم ہی اس میں عابد ہواور تم ہی معبود۔ تم ہی نور ہواور تم ہی ظہور۔ تم ہی زیب وآرائش ہواور اس کیلئے تم ایسے ہی ہوجیسا کہ انسان کیلئے آگھاور آگھ کیلئے انسان۔''(۱۳۲)

ان عبارتوں کو پڑھ کر ہر محض اندازہ لگا سکتا ہے کہ یہ با تیں کس صد تک مگراہی کی ہیں۔ کیا ان سب باتوں کوفل کرنے کے بعد بھی معاملہ واضح نہیں ہوتا؟ اب بھی کوئی چزچچی رہ گئ ہے؟ مزید وضاحت کیلئے ہم یہاں چند اقوال اور نقل کرتے ہیں تا کہ اتمام جمت ہو جائے مثلا ابویزید البطامی کے بارے میں منقول ہے کہ وہ عام طور پرفقہا اور علاء سے کہا کرتا تھا ''تم نے اپناعلم میتوں ہے لیا ووتی ہے اور بھی بھی اس پرموت نہیں اپناعلم میتوں ہے گئے ہے۔'' (۱۳۳)

ابویزیدالبسطا می اپنی معراج اور حق تعالی سے کلام کے احوال نقل کرتا ہے اور کہتا ہے ' میں پہلے آسان پر پہنچا تو جھے زمین اور آسان کی ہر چیز دکھائی گئی' پھر میں او پر والے آسانوں میں گیا' جھے وہاں طواف کرایا گیا اور جنت سے لے کرعرش تک ہر چیز کو میں نے دیکھا۔ پھر حق تعالی نے نھے اپ ما سنے کھڑ اکیا اور کہا بھے ہے ما گوتا کہ میں تہمیں کچھ عطا کروں۔ میں نے کہا اے میر سے ما لک جھے آج تک کوئی چیز اچھی گئی ہی نہیں کہ میں تھے ہاس کا مطالبہ کروں ۔ تو حق تعالی نے بھھ سے کہا واقعتا تو میر ابی بندہ ہے۔ تو میری عبادت میری خاطر بی کرتا ہے۔ '' (۱۳۳)

بسطای ہے ہی ایک اور مقام پر منقول ہے وہ کہتا ہے" ایک دفعہ تن تعالی نے جھے اپنے سامنے کھڑا کیا اور مجھ ہے کہا اے ابویزید! لوگ تجھے ویکھنا پند کرتے ہیں۔ تو میں نے کہا یااللہ اللہ اللہ اللہ بھے پی وحدانیت ہے آراستہ کردئ پی عزت وجلال کالباس مجھے پہنا دے اسے میرے مالک جب تیری مخلوق مجھے دیکھے تو وہ میرے اندر تجھے یا کیں جہاں میں ہوں وہاں تو بھی ہو۔ بلکہ پھر میں وہاں ندر ہوں تو تی درے "( ۱۳۵)

سری اسقطی نے جنید بغدادی ہے بھی اس طرح کا ایک واقع نقل کیا' وہ کہتے ہیں کہ ایک رات میں سری مقطی کے پاس تھا'انہوں نے جھ سے کہاتم سوگئے؟ میں نے کہانہیں۔وہ کہنے لگے کرایک وِن تن تعالیٰ نے جھے اپ سامنے کھڑا کیا اور کہا تہیں پہتے ہیں نے اپی مخلوق کو کیوں پیدا کیا؟ میں نے کہانہیں ۔ حق تعالیٰ نے جھے کہا میں نے انہیں پیدا کیا تو انہوں نے جھے ہے میت کا دعویٰ کیا۔ چنا نچہ میں نے دنیا کو پیدا کیا تو ہر دس ہزار میں سے نو ہزار دنیا میں مشغول ہو گئے۔ کا دعویٰ کیا۔ چنا نچہ میں نے دنیا کو پیدا کیا تو نوسواُ س میں مشغول ہو گئے اور سورہ گئے۔ صرف ایک ہزار رہ گئے۔ پھر میں نے جنت کو پیدا کیا تو نوسواُ س میں مشغول ہو گئے اور دن س دہ گئے۔ ان بیس نے تنف آز مائٹیں اور تکالیف ڈالیس تو نوے اُن میں مشغول ہو گئے اور ذر س دہ گئے۔ میں نے ان سے کہا نہ تم دنیا چاہتے ہو' نہ ہی تہمیں جنت سے رغبت ہے اور نہ ہی مصیبتوں اور آئ مائٹیوں سے تم بھا گئے ہو' تو ہوں افراد کہنے لگے اے ہمارے مالک جو ہم گا کہ پہاڑ بھی انہیں ہر داشت نہیں کر سکتے' کیا تم پھر بھی ٹابت قدم رہو گے؟ وہ کہنے لگے یا اللہ تو چو جہ تیرا نکو کا لئے والا ہوگا اس لئے ہم اس پر راضی ہیں۔ ان بلا وَل کے نازل ہونے کے باوجو دہم تیراشکر بجالا کمیں گئے تیری ہی تعریفیں کریں گئے اللہ تعالیٰ نے ان سے فرمایا واقعتا تم میں بندے ہو۔' (۱۳۲)

جنید بغدادی مے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''تمیں برس تک میں نے اللہ تعالیٰ سے کلام کیا۔''(۱۳۷)

سہل بن عبداللہ العسر ی جومشہور صوفی ہے وہ کہتا ہے دہمیں برس تک ہیں اللہ تعالیٰ سے کلام کرتار ہا اول ۔ " (۱۳۸)

شعرانی نے علی الخواص نے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں: میں نے ابراہیم المتو لی کو کی باریہ کہتے ہوئے سنا'' مجھے تمیں برس گزر گئے میں اللہ کے سامنے حاشر رہا' اس دوران میں نے جو بھی گفتگو کی وہ تقالی کے ساتھ ہی کی۔''(۱۳۹)

جب دیگرسلسلوں کے لوگوں نے اپنے اپنے بیروں کی نن میں اس طرح کے خارق عاوت واقعات نقل کے تو رفاعیہ کیسے بیچھےرہ جاتے؟ وہ یہ کیسے ہرداشت کر سکتے تھے کہ ان کے مرشد'بادی اور بیرکی شان دوسرے بیروں سے کم ہو۔ وہ یہ کیسے برداشت کر سکتے تھے کہ مریدوں کی نظر میں ان کے پیر کی شان دوسر ہے ہیروں سے کمتر ہو۔ چنانچہ انہوں نے اپنے مرشد، اپنے شخ رفائی کے بارے میں نقل کیا کہ وہ بہت زیادہ اپنے رب سے مناجات اور گفتگو کیا کرتے تھے۔ این جلال نے اپنی کتاب '' جلاء الصد'' میں نقل کیا ہے' 'سیدا برا ہیم العاز ب سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں: میں کمرے میں سیدا حمد الرفائی کے ساتھ بیٹھا ہوا تھا' احمد رفائی کا سرمیری را نوں پر تھا تو اس نے اپنا سراٹھایا اور انتہائی او نچی آواز سے ہننے لگا' ان کو ہنستاد کھ کر میں بھی ہننے لگا' جب وہ خاموش ہوئے تو میں نے ان کے ہننے کا سب جانے کیلئے اصر ارکیا تو کہنے گا ہے ابر اہیم: بھے حق تعالی نے بلایا تھا اور کہا کہ میں زمین کو دھنسنا چاہتا ہوں اور آسان کو زمین پر دے مارنا چاہتا ہوں۔ جب میں نے یہ بات نی تو بجھے جیرائی ہوئی اور میں نے کہا الجی تو آپ کو آپ کے ار ادے اور فیصلے سے کون روک سکتا ہے؟ سیدا بر اہیم کہتے ہیں کہ یہ بات کر کے سیدا حمد رفائی پرکیکی طاری ہوگئی وہ زمین پر گر پڑے اور طویل عرصہ تک ای حالت میں پڑے دیے۔' (۱۳۰۰)

جب شاذلیوں نے رفاعیوں کے بارے میں اس طرح کے واقعات سے ان کے شخ کی اللہ رب العزت سے مان کے شخ کی اللہ رہائعت اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کہ کہ کہ مارے پیر اکبرشاذلی ، حق تعالی صرف ان سے خطاب ہی نہیں فریاتے تھے بلکہ ان کا تو نام شاذلی بھی اللہ تعالیٰ نے ہی رکھا ہے۔

ای بارے میں جامع ازھر کے سابق شخ الجامعہ ڈاکٹر عبدالحلیم محمود نقل کرتے ہوئے الجامعہ شاذ لی کے بارے میں بتاتے ہیں کہ کیسے وہ جبل زغوان سے اتر سے اور تہا ئیوں کی زندگی ترک کی۔ ڈاکٹر عبدالحلیم محمود کھتے ہیں کہ ابوسن الشاذ لی نے جھے بتایا ''جھے سے کہا گیا اسے علی لوگوں کے پاس جاؤ تا کہ وہ تجھ سے فائدہ اٹھا کیں' تو میں نے کہا باری تعالیٰ جھے لوگوں سے دُور ہی رکھے' اس لئے کہ ان کے ساتھ میل جول کی جھے میں ہمت نہیں۔ تو جھ سے کہا گیا جاؤ ہم نے آپ کے ساتھ سلامتی کو کردیا اور ملامت کو ہمیشہ کیلئے تم سے دُور کردیا۔ تو میں نے کہا باری تعالیٰ آپ جھے لوگوں کے حوالے کرد ہے ہیں کہ میں اُن کے مال اور ورہموں میں سے کھا دُن تو جھ سے کہا گیا خرچ کرا ہے بی کہ میں اُن کے مال اور ورہموں میں سے کھا دُن تو جھ سے کہا گیا خرچ کرا ہے بین کہ میں اُن کے مال اور ورہموں میں سے کھا دُن تو جھ سے کہا گیا خرچ کرا ہے بین کہ میں اُن کے مال اور ورہموں میں نے کھا دُن تو جھ سے کہا گیا خرچ کرا ہے بین اور میں جی تیری ضرورتوں کو پورا کرنے والا ہوں '

خرچ کر' چاہے تو جیب ہے اور چاہے تو غیب ہے۔ شاذ لی بہاڑ سے اترے خیال تھا کہ وہ اس مقام، فی مانام ساؤندھ تا کا بھور دیں در گئے ہے مقامی میاد کی میں کے بیٹ نے ان کی جوذ مہ داری لگائی تھی' وہ پوری ہوگئی۔''

قبل اس کے کہ ہم ان کے نئے ٹھکانے اور بسیرے بارے بات کریں بات کو آگے برھاتے ہوئے وہ قول نقل کرتے ہیں جو ابوالحن الشاذ لی نے اپنے نام کے بارے میں بتایا۔وہ کہتے ہیں'' میں نے کہا اے دب آپ نے میرا نام شاذ لی کیوں رکھا؟ حالا تکہ میں تو شاذ لی نہیں ہوں۔تو مجھ ہے کہا گیا اے علی میں نے تمہارا نام شاذ لی نہیں رکھا بلکہ'' الشاڈ کی' رکھا تو میری محبت اور خدمت کیلئے وقف ہوگیا۔'' (۱۳۱)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری حکایات من گھڑت با تیں صوفیوں نے تفل کی ہیں۔

ذوالنون معری اور اللہ تعالیٰ کے درمیان گفتگو اور کلام کے احوال بھی بہت طویل ہیں۔(۱۳۲)

شاید ہی کوئی صوفی ہوجس نے اس طرح کا دعویٰ نہ کیا ہو۔ ان واقعات میں وہ جہاں خدا سے ملاقات اور اس سے گفتگو کا دعویٰ کرنے کی جرات کرتے ہیں ہوجی گی مقامات پر وہ حضور کی شانِ اقدس میں کی کیلیے کوشش کرتے ہیں ۔مثلاً بعض و فعدوہ اپنے آپ کیلیے یا پنے ہیروں اور مرشدوں کیلیے الیہ بات کرتے ہیں ۔مثلاً بعض و فعدوہ اپنے آپ کیلیے یا اپنے ہیروں اور مرشدوں کیلیے الیہ بات کرتے ہیں جو آج کی کی حضور بھی صاصل نہیں کرسکے۔

البور مثال ہم فتح اللہ الکیروانی کا واقعہ نقل کرتے ہیں وہ کہتے ہیں 'اللہ تعالیٰ نے جھے ساتوں آسانوں کی سیر کرائی' میں نے کری' لوح محفوظ اور جاب کے پیچھے جو بچھ تھا' سب و یکھا' میں نے ساتوں آسانوں کے طلسموں کو دیکھا' میں نے آٹھواں آسان و یکھا جس میں سارے میں میں جہور ہیں آسے نہیں آسان سے بھی ہیں جہور کا اس وقت میں سارے ہیں جس میں بنات نعش جدید اور قطب نامی تارے ہیں' میں اس ہے بھی آگے تو ہیں آسان پر بھی گیا' جے اطلس کہا جاتا ہے' اس کے تمام بلند مقامات پر بھی میں جہور ہا' اس وقت میں آسان پر بھی گیا' جے اطلس کہا جاتا ہے' اس کے تمام بلند مقامات پر بھی میں جہورا اس وقت میں آسان پر بھی گیا' جے اطلس کہا جاتا ہے' اس کے تمام بلند مقامات پر بھی میں جہورا اس وقت میں آسان پر بھی گیا' جے اطلاس کہا جاتا ہے' اس کے تمام بلند مقامات پر بھی میں جہورا اس وقت میں آسان پر بھی گیا' جے اطلاس کیا جاتا ہے' اس کے تمام بلند مقامات پر بھی میں جہورا اس وقت میں

چھوٹا سا پیے تھا' ابھی بالغ بھی نہیں ہوا تھا۔' (۱۴۳۳) کیروانی مزیداشعار میں کہتا ہے

''ساتوی آسان پر میں نے اپنے رب کود یکھااوراس سے کلا ' اکیا

عرش اورکری کے اوپر سے میرے رب نے جھے پکارا بھی سے خطاب کیا لوح محفوظ میں جواحکام اوامر اور نواہی کے انہیں میں نے یاد کرلیا میرے ہاتھ میں جنتوں کی تنجیاں تھیں' میں نے انہیں کھولا اور داخل ہوا اس میں حورعین تھیں' انہیں بھی میں نے دیکھا اور شار کیا جس نے جھے یا جھے دیکھنے والوں کو دیکھا' یا جومیری مجلس میں بیشا ان سب کومیں نے جہتے عدن اور اس کے باغوں میں بسادیا۔'' (۱۲۴۲)

ای طرح شعرانی دسوقی التونی 774 ھے نقل کرتا ہے دسوقی کہتا ہے'' زمین پر جینے بھی ولی ہیں میں نے آسمان پر ان سب کا مشاہدہ کیا اوران سے خطاب کیا' میرے ہاتھ میں جہنم کے دروازے جبن میں ہی جنت کے دروازے ہیں' میں ہی انہیں بند کرتا ہوں۔ میرے ہاتھ میں ہی جنت کے دروازے ہیں' میں ہی انہیں کھولتا ہوں۔ جومیری زیارت کیلئے آتا ہے' میں اسے جنت الفردوس میں ٹھکانا دیا ہوں۔'' (۱۲۵)

اس طرح کی اور بھی خرافات' بیہود گیاں اور احقانہ باتیں ہیں جن میں بیاللہ تعالیٰ پر بہتان باندھتے ہیں اور افتر اءکرتے ہیں۔

ہماری دعا یک ہے کہ خدا تعالیٰ ہمیں ان جاہاوں کی وجہ سے ہلاک نہ کرے۔ یا اللہ یہ تو آپ کی طرف سے ایک آز ماکش ہے' آپ جے چاہتے ہیں گمراہ کرتے ہیں' جے چاہتے ہیں ہدایت دیتے ہیں۔ یا اللہ ہمارے لئے آپ ہی ولی اور کارساز ہیں' ہمیں بخش دیں' ہمارے حال پر رحم فرما کمیں' اس لئے کہ آپ بہترین بخشنے والے ہیں۔

اس کے بعد صوفیاء ایک قاعدہ کلیداور ایک حکم عام نقل کرتے ہیں، کہتے ہیں'' ہرولی جے اللہ تعالیٰ کے ساتھ تعلق ہوتا ہے وہ اپنے رب کے ساتھ ایسے ہی مناجات اور گفتگو کرتا ہے' جبیبا کہ مویٰ علیہ السلام کیا کرتے تھے۔'' (۱۳۲)

ایک ادرجگہ پر کہتے ہیں' جب فقیر کا ول دنیا کی محبت سے پاک صاف ہوجائے تو وہ مصیط الوجی لینی وحی اترنے کی جگہ بن جاتا ہے۔''(۱۴۷۷) ای بارے دباغ کتے ہیں ''جس کے سینے کواللہ تعالیٰ اپنے کلام کے سنے کیلیے کھول دیں وہ حق تعالیٰ کے کلام کوغیر معمولی انداز سے سنتا ہے کہ اس کلام کے حروف اور نہ ہی آواز ہوتی ہے نہ ہی اس کی ایسی کیفیت ہوتی ہے جے بیان کیا جا سکے۔ یہ کلام خداوندی کسی جہت اور سہت کے ہر عضو ساتھ بھی خاص نہیں ہوتا بلکہ ولی اسے ہر سہت اور جہت سے سنتا ہے حتیٰ کہ وہ اپنے جسم کے ہر عضو سے اس آواز کو سننے کیلئے وہ کسی جہت یا سمت کا مختاج نہیں ہوتا اس کے اعتماء سے اس آواز کو سنتا ہے ۔ اس آواز کو سننے کیلئے وہ کسی جہت یا سمت کا مختاج نہیں ہوتا اس کے اعتماء سے بھی اس اعتبار سے برابر ہیں' ان تمام اعتماء سے بی کلام خداوندی سنائی دیتی ہے ۔ کوئی جزواییا نہیں رہتا' کوئی جو ہر' کوئی وانت' کوئی واڑھ' کوئی بال' جسم کا کوئی بھی حصہ ایبانہیں گریے کہ وہ اس سے رہب کے کلام کوسنتا ہے' یہاں تک کہ وہ ہم تن گوش بن جاتا ہے' اس کا پوراجہم گویا کان بن جاتا ہے۔ پھراس کے بعد د باغ نے اس میں پھواختلا فات اور اقوال بھی نقل کئے۔'' (۱۲۸)

دباغ مزیداس حوالے سے کہتا ہے''صوفیوں کا معراج' ان کا آسانوں پر جانا' حق تعالیٰ سے کلام کرنا' خطاب فربانا' بیشر عا اور تقل جا کز ہے۔ یہی شاذ لی کا بھی قول ہے۔ ابن عطاء اللہ نے اپنی کتاب'' لطا کف المنن'' اور محمد السوس نے اپنی کتاب'' کبریٰ' اور شیخ عبدالباتی وغیرہ نے بھی می فقل کیا ہے۔'' (۱۲۹)

شعرانی نے شاذلی کے حوالے سے بیر قول نقل کیا کہ وہ کہتے ہیں'' جو مخص یہ کیے کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے ایسے ہی کلام کیا جیسا کہ موئی علیہ السلام کے ساتھ کلام کیا تھا' تو اس کی بات کا انکار نہیں کیا جاسکتا۔''(۱۵۰)

ابن عربی تو دوقدم اورآ کے بڑھ کر کہتے ہیں''میراول مجھےاپنے رب کے بارے میں بنا تا رہتا ہے' میں نے آج تک جوبھی کتا ہیں تصنیف کی ہیں' جوبھی کام کئے ہیں' جھے خدانے ہی اس کا حکم دیا تھااورای کا پیارشادتھا۔'' (۱۵۱)

ابن عربی الله تعالی سے کلام کرنے کے بارے میں کہتے ہیں''صوفی کلامِ خداوندی کواس وقت س سکتا ہے جب وہ ایک خاص مقام پر پہنچ۔ بیانتہائی قربت والا مقام ہوتا ہے جبیا کہ میں اس مقام پر فائز ہوں اور بہت عرصے سے جھے کلامِ خداوندی کی سعاوت حاصل ہو رہی

ے۔"(۱۵۲)

ای طرح صوفی یہ بھی کہتے ہیں کہ وہ غیب پر مطلع ہیں 'وہ ما کان اور ما یکون کاعلم رکھتے ہیں' ہر ظاہر اور چھپی ہوئی چیز کا انہیں پند ہے' صوفیا نے اپنی بہت ی کتابوں میں اس بات کوصراحت کے ساتھ فقل کیا ہے' بلکہ وہ تو یہاں تک کہتے ہیں کہ جب تک کمی خف کوغیب پراطلاع نہ ہو فائب اور حاضر کی اسے خبر نہ ہو' اس وقت تک صوفیوں میں اس کا شار ہی نہیں ہوتا۔ حالانکہ قر آئی تعلیمات مطلقا اس کیخلاف ہیں۔''

قرآن یاک میں اللہ تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

"وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة الا يعلمها ولا حبة في ظلمات الارض ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين" (١٥٣)

اور قرمايا: "ولله غيب السموات والارض واليه يرجع الامر كله" (١٥٢)

اور قربايا: "أن الله عالم غيب السموات والأرض أنه عليم بذات الصدور"(١٥٥)

فرمايا: "عالم الغيب والشهادة الكبير المتعال" (١٥٢)

نير"عالم الغيب والشهادة العزيز الحكيم" (١٥٤)

الله "(۱۵۸) ويا "قل لا يعلم من في السموات والارض الغيب الا الله "(۱۵۸)

نيز قرمايا"قل لا اقول لكم عندى خزائن الله ولا اعلم الغيب" (١٥٩)

ا پنے نی کے بارے میں نقل کرتے ہوئے کہا" ولو کنت اعلم الغیب لا ستکثرت من الحیر "(۱۲۰)

ا کی اور مقام پرایخ نی کو خطاب کرتے ہوئے کہا"تعلم ما فی نفسی و لا اعلم ما فی نفسی و لا اعلم ما فی نفسٹ انلٹ انت علام الغیوب (۱۹۱)

آیات آواس بارے میں اور بھی بہت ساری ہیں تا ہم ہم نے چند آیات کُفقل کرنے پراکتفا۔ ۔

صوفی حضرات ان قرآنی تعلیمات کے برعکس شیعه سوج سے متاثر نظراً تے ہیں اور ان کے افکار وخیالات کو اپناتے ہیں 'مثلا قشیری درجات سلوک کو بیان کرتے ہوئے کہتا ہے''اس دور ان صوفی کو ایک دِن اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ ساری دنیا اس کے نور کی دجہ سے روشن ہوگئ بہاں تک کہ کوئی چیز بھی چھپی ندرہ سکی۔ آسان اور زمین کے درمیان وہ ہر چیز کو دیکھتا ہے' اپنے دِل کی تک کہ کوئی چیز نظرا آتی ہے بہاں تک کہ پوری کا نئات میں اگر کہیں ایک ذرہ یا ایک چیوٹی بھی حرکت کرتی ہے تو اس کے اور اس کا بھی اس علم ہوتا ہے۔' ( ۱۹۲)

کلاباذی نے ابوعبداللہ الانطاکی نے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''جبتم اہل صدق کے پاس بیٹھوتو احتیاط اور صمیم قلب کے ساتھ بیٹھو'اس لئے کہ وہ دِل کے جاسوس ہوتے ہیں' تمہارے دِلوں ادرار ادوں کو جان لیتے ہیں ادر تمہارے معاملات میں مداخلت کرتے ہیں۔''(۱۲۳)

ابن العجیبہ الحسنی کہتے ہیں''حق تعالی نے دوستم کی مخلوق بنائی اور انہیں دوسموں میں ہی تقسیم کیا۔ایک شم تو وہ ہے جواللہ تعالیٰ کی محبت کے ساتھ خاص ہے اور جنہیں خدانے اپناولی اور محبوب بنایا' ان کیلئے خدا تعالیٰ درواز ہے بھی کھولتے ہیں' یعنی آسمانوں کے' ان کیلئے حجاب اور پر دے بھی ہٹائے جائے ہیں' اللہ تعالیٰ انہیں اپنی ذات کے اسرار کے مشاہدے کرواتے ہیں اور ان سے کوئی چیز بھی چھیائی نہیں جاتی۔'' (۱۶۳)

جب بردے ہٹادیئے جاتے ہیں دروازے کھول دیئے جاتے ہیں تو ''وہ دنیا کی ہربات کو جاتے ہیں تو ''وہ دنیا کی ہربات کو جاتے ہیں تو ''وہ دنیا کے ہربات کو جاتے ہیں تو ''وہ و نیا کہ جاتے واقع ہوگئ جو نہیں ہوئی جس نے نہیں ہونا' کیوں نہیں ہوئی ان سب چیز کاعلم اسے حاصل ہوجا تا ہے۔ یہ علم اصلی اور حکمت والاعلم ہے جواسے حق تعالی اپنی ذات کے ذریعے سے دیتے ہیں اور شخص ان علوم کی تفصیلات اور ان کی جزئیات تک سے واقف ہوجا تا ہے۔ بعض ایسے موتے ہیں جنہیں حق تعالی اپنی صفیع ساع میں سے عطافر ما تا ہے۔ تو ایسے لوگ جمادات' نباتات

اور حیوانات کی بات اور گفتگو کو بھی سنتے ہیں۔ بیلوگ ملائکہ کے کلام کو بھی ہجھتے ہیں اور لغتوں کا اختلاف بھی ان کیلئے کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔ان کیلئے بعید اور قریب میں کوئی فرق نہیں ہوتا۔'( ۱۲۵ ) مادالدین الاموی کہتے ہیں'' جب ول پرسے پردے ہٹ جاتے ہیں تو انسان کے سامنے ہر چیز کھل کرآ جاتی ہے۔ یہاں تک کہ لوب محفوظ میں چھیں ہوئی چیزیں بھی اس کے سامنے آ جاتی ہیں غیب کے پردوں کے چھے اور مختی علوم بارے بھی اسے آگاہی ہوجاتی ہے۔'( ۱۲۲ )

مزید کہتا ہے''وہ صوفی ملکوت اعظم کے سامنے پیش کیا جاتا ہے' وہ حق تعالیٰ کے بجائب
د کھتا ہے' غرائب کا مشاہدہ کرتا ہے' لوح، قلم' دائیں بائیں نیکی اور بدی لکھنے والے فرشتے ان
سب کا وہ مشاہدہ کرتا ہے' وہ فرشتوں کو دیکھتا ہے کہ وہ عرش خداوندی کا طواف کر رہے ہیں' وہ
انہیں دیکھتا ہے کہ وہ بیت المعمور کا طواف کر رہے ہیں' وہ دنیا کی ہر مخلوق کا کلام سجھتا ہے' چاہے وہ
جیان ہوں' جماوہوں یا نبات ہوں۔ پھر وہ معرفت خالق کی طرف متوجہ ہوتا ہے جوسب کیلئے
جیان ہوں جہاں وقت انوار اور ورجات اسے ڈھانپ لیتے ہیں اور حقائق کھل کر اس کے
سامنے آجاتے ہیں۔' (۱۲۷)

دباغ بعض مقامات کا ذِکرکرتے ہوئے کہتا ہے "پہلے مقام پر بعض اموراس کے سامنے
آتے ہیں مثلاً وہ لوگوں کو دکھے رہا ہوتا ہے کہ وہ اپنی ظوت میں کیا کررہے ہیں؟ ای طرح دہ ساتوں
زمینوں اور ساتوں آسانوں کا مشاہدہ کرتا ہے وہ پانچویں زمین میں موجود جہنم کا مشاہدہ کرتا ہے اس
کے علاوہ بھی وہ زمین وآسان میں موجود ہر چیز کا مشاہدہ کرتا ہے۔ جہاں زمینیں آپس میں ملتی ہیں
انہیں دیکھتا ہے جہاں ایک زمین دوسری زمین سے نگلتی ہے جہاں ایک زمین دوسری زمین سے متاز
ہوتی ہے ان سب مقامات کووہ دیکھتا ہے وہ زمین پر موجود ہر مخلوق کو دیکھتا ہے۔ وہ افلاک کا مشاہدہ
کرتا ہے کہ وہ آپس میں کہتے جڑے ہوئے ہیں؟ وہ ستاروں کو دیکھتا ہے ان کے باہمی ربط کو دیکھتا
ہے اور اسے یہ بھی پید چل جاتا ہے کہ بیستارے آسان کے ساتھ جڑے ہوئے کیے ہیں؟ وہ
شیطانوں کا مشاہدہ کرتا ہے ان کے ہاں طریقہ تو الداور تناسل کو دیکھتا ہے۔ جنات کا مشاہدہ کرتا ہے
ان کی رہنے کی جگہوں کو دیکھتا ہے۔ چا تعمورج اور ستاروں کے چلنے کو ان کی چال کو دیکھتا ہے۔

یہ پہلامقام ہے جوسونی دیکھا ہے۔ دوسرے مقام پر باتی انوار کا مکاففہ ہوتا ہے۔ پہلے مقام میں اے ٹانوی امور کا مشاہدہ کروایا گیا تھا' دوسرے مقام میں وہ فرشتوں اور کراماً کا تبین' دیوان اور ان اولیاء کودیکھتا ہے جواس کے جمعصر ہوتے ہیں۔ تیسرے مقام پروہ قدر اور تقدیر کے رازوں کو جانتا ہے۔ چوتھے مقام پروہ اس مقام کا مشاہدہ کرتا ہے جہاں ہر چیز آگر جذب ہو جاتی ہے۔ وہ مقام ایسا ہے جیسا کہ زہر کے ایک قطرے کو پانی میں ڈال دیا جائے اور وہ اس میں طول کرجائے۔ پانچویں مقام پروہ دیکھتا ہے کہ سب چیزیں اسلوب میں سے کیے نکتی ہیں' ہر چیز اس کے سامنے جدا جدا ہو کر آ جاتی میں وجود و برجز کا بھی اور دیگر اشیاء میں اے فرق واضح ہو جاتا ہے۔ اے عورتوں کے ارحام میں موجود ہرجز کا بھی اور اک ہوتا ہے۔ '(۱۲۸)

دباغ کااس بارے پی خیال ہے ہے کہ صوفی صرف غیب کی باتوں کو نہیں جانے بلکہ ان پانچ چیزوں کو بھی جانے ہیں جن کے بارے ہیں اللہ تعالی نے قرآن پاک بیں فرمایا کہ ان پانچ چیزوں کے بارے ہیں اللہ عندہ چیزوں کے بارے ہیں اللہ عندہ علم الساعة وینزل الغیث ویعلم ما فی الارحام وما تدری نفس ماذا تکسب غدا وما تدری نفس بای ارض تموت ان الله علیم خبیر "(۱۲۹)" اللہ کے پاس بی وما تدری نفس بای ارض تموت ان الله علیم خبیر "(۱۲۹)" اللہ کے پاس بی قیامت کاعلم ہے۔وی بارش تازل کرتا ہے۔وی جانتا ہے کہ جو کھی ال کرتم میں موجود ہے۔ وی جانتا ہے کہ کس کی موت کہال پرآئے گی۔ بیشک اللہ تعالی علیم اور خبیر ہے۔"

ابن المبارك وباغ كروالے فقل كرتا بي و ميں في استاديعن وباغ ب يوچها كرتا بي و ميں في استاديعن وباغ ب يوچها كم علم والله كم علم والله الله علم والله فقال في خاص البح لئے بيان كيا ب كيا اس كاعلم حضور كو بھى ہے يا نہيں ۔ تو مير ب شخ يعنى عبد العزيز وباغ كمنے لئے كہ يہ پانچ علوم بالخصوص صوفيوں سے فقى كيے ہوسكتے ہيں؟ ني تو بہت عبد العزيز وباغ كمنے وكئ صوفى ہي ہي وتت تك كال صوفى نہيں كہلاتا كہ جب تك اسان

پانچ چیزون کاعلم نه ډو ـ (۱۷۰)

مسلمان دوسرے مسلمان کی نظر میں ایسے ہوتے ہیں جیسے اس کے ہاتھ کی انگوشی۔(اسے) د باغ مزید کہتے ہیں جب کوئی بچہ ماں کے پیٹ سے نکلتا ہے تو عارف اسے اس حالت میں دیکھتا ہے اور زندگی کے آخری کمھے تک وہ اس کی نظر میں رہتا ہے۔'' (۱۷۲)

رفاعی سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں: انسان ایک آسان سے دوسرے آسان پر چڑھتا جاتا ہے بہاں تک کہ وہ خق ہے بہاں تک کہ وہ غوث کے مقام پر پہنچتا ہے بھراس مقام سے بھی او پر جاتا ہے بہاں تک کہ وہ حق تعالیٰ کی صفت میں سے ایک صفت بن جاتا ہے تو وہ غیب کے تمام امور پر مطلع ہو جاتا ہے بہاں تک کہ کوئی پودائس کے علم میں آئے بغیر نہیں اُگنا کوئی پیتہ سز ہوتو اسے اس کا علم ہوتا ہے۔اللہ تعالیٰ اس سے اس طریقے سے کلام فرماتے ہیں کہ انسانی عقل اس کا اعاطہ بی نہیں کرسکتی۔

احمد رفاعی مزید کہتے ہیں: جب انسان کا دِل دنیا کی محبت اور اس کی شہوتوں سے پاک ہو جائے تو وہ نور کی طرح شفاف ہو جاتا ہے اور پھر حق تعالیٰ اسے ماضی اور مستقبل کی ساری ہاتیں بتاتے رہتے ہیں۔''(۱۷۳)

ای طرح شعرانی نے اپنی کتاب''طبقات الکبرگ'' میں بھی اس طرح کا قول نقل کیا ہے۔(۱۷۲)

شیل سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں''اگر سیاہ چیونی تاریک رات میں سیاہ پھر کے پنچ حرکت کرے اور مجھے اس کاعلم نہ ہوتو میں یہی کہوں گا کہ میرے رب نے میرے ساتھ مکر کیا۔''(۱۷۵)

عال تكرالله تعالى تو واضح طور پرارشاوفر مات بين "وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها الا هو ويعلم ما في البر والبحر وما تسقط من ورقة الا يعلمها و لاحبة في ظلمات الارض ولا رطب ولا يابس الا في كتاب مبين "(١٤١)

ای طرح ایک اور مقام پر اللہ پاک اینے نی سے نقل کرتے ہوئے فرماتے ہیں: "ما ادری ما یفعل ہی و لا بکم ان اتبع الا ما یوحی الی "(۱۷۵)

ا يك اور مقام پرقرمايا: "تللث من انباء الغيب نوحيها اليلث ما كنت تعلمها انت ولا قوملث من قبل هذا فاصبر ان العاقبة للمتقين(١٤٨٠)

لیکن صوفی اس کے برعکس شیطان کے بہکاوے میں آگرشیعوں اور یہود یوں والاعقیدہ
اپناتے ہیں جے اس زبانے کے کا بمن اور جاددگر اپناتے ہے۔ ایک موقع پر جب کی شخص نے
حضور ہے اصحاب کہف اور ان کی تعداد کے بارے میں پوچھا تو حضور نے اس شخص کو جواب دیا
کہ میں اس کے بارے میں تہمیں کل بتاؤں گا۔ حضور کا خیال بیتھا کہ اس بارے وی نازل ہو
جائے گی اس لئے وی کے بعد کل اس شخص کو بتا دیا جائے گا ، گر اس دوران اللہ تعالی نے وی تازل
فر اکی اور حضور کو کہا گیا" لا تقون نر لشیء انی فاعل ذلک غدا۔ الا ان یشاء الله واذ کو
ربک اذا نسبت وقل عسی ان یہدین رہی لاقرب من هذا رشد ( الا ان

ای طرح حضور سے پہلے فرشتوں نے بھی اپنی کم علمی کا اعتراف کیا تھا اور انہوں نے بھی یہ بات تسلیم کی تھی کہ وہ تمام علوم کا اعاط نہیں کرتے ، چنا نچہ سورة البقرہ میں تفصیلی طور پر فرشتوں کا یہ واقع نقل ہے جس میں وہ کہتے جی "سبحان لمث لاعلم لانا الاما علمتنا اندلث انت العلیم الحکیم" (۱۸۰) اللہ تعالیٰ نے ان کے اس اعتراف کے جواب میں ان پر واضح کر دیا کہ ان کا علم ناقص ہے۔ اور کا ال و کمل علم صرف خدا تعالیٰ کا ہے۔ چنا نچہ خدا نے کہا "المم قل لکم انی اعلم عیب السموات و الارض و اعلم ما تبدون و ما کنتم نکتمون" (۱۸۱)

اس كے مقابلے مِن آپ ديكھ كے كصوفياءكيا كہتے ہيں؟

مشہور صوفی منوفی آئیسینی ایراہیم الدسوقی نے نقل کرتے ہیں کہ وہ کہتے تھے''اولیاء کو درختوں کے پتوں پانی' ہوا پر جو کھھا ہو'اس بارے اطلاع ہوتی ہے۔ پر و بحر میں جو ہور ہا ہو'انہیں اس کی اطلاع ہوتی ہے۔ آسان کے صحیفے پر جو کھھا ہوا ہو'اس سے دہ باخر ہوتے ہیں۔انسان اور جنات کے ساتھ 'ونیااور آخرت میں کیا ہوگا'اس سے وہ آگاہ ہوتے ہیں۔'' (۱۸۲)

شاذلی کے بارے میں منقول ہے کہ وہ کہتا ہے' جواللہ تعالی کی عبادت کرے' اسیم حکی'' کے ذریعے اس پڑھنگی اختیار کرئے وان دات اس افظ کے معنی کوسو چتار ہے تو وہ ہر چیز کی زندگی بارے

جان کے گا اور ملک و ملکوت کے سارے راز اس کے سامنے آشکارا ہوجا کیں گے۔ اور جو مخص اللہ کی عبادت کرے ''الا حداُ محکی'' کے تام سے خوب عبادت کرے اتن عبادت کرے کہ جس کی کوئی صدی نہ ہو تو وہ ہر چیز کے بارے میں جان کے گا۔ اور جو ان تمام الفاظ کے ساتھ اللہ پاک کی عبادت کرے گا تو اس کی روح ملاء اعلیٰ تک چلی جاتی ہے۔ اس کی روح عرش تک بہتی عباتی ہے تا کہ اللہ تعالیٰ کے بال وہ کا کمین اور صدیقین میں شار ہو۔'' (۱۸۳)

افضل الدین کہتا ہے''کوئی شخص اس وقت تک قطبیت کے مقام پر فائز نہیں ہوتا جب تک کرا سے سارے عالم کے بارے میں علم نہ ہو۔ جب تک اسے عرش' کری' آسان وز مین اور تمام لوگوں کے نام ان کے نسب ان کی عمر سااور ان کے اعمال کے بارے میں علم نہ ہو۔'' (۱۸۳) معرانی نے ابراہیم المبتو لی نے قل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' ساری دنیا فقیر یعنی صوفی کے دِل میں دیکھ لیتا ہے' اس سے یہ بھی بات ثابت ہوتی ہے میں سمٹ کرآ جاتی ہے تو صوفی اسے اپنے دِل میں دیکھ لیتا ہے' اس سے یہ بھی بات ثابت ہوتی ہے کہ جب انسان کا دِل و نیادی آلائٹوں سے پاک ہوجائے تو وہ ایک بڑے شخصے کی طرح ہوجاتا ہے جب اس کے سامنے آسان اور زمین آتے ہیں تو ان کا عکس اسے اپنے دِل میں نظر آتا ہے۔'' (۱۸۵)

علی الخواص ہے منقول ہے وہ کہتے ہیں''کی بھی انسان کا ایمان اس وقت تک کمل نہیں ہوتا جب تک عائب چیز یں بھی اس کے سامنے حاضر چیز وں کی طرح نہ ہوجا کیں۔'' (۱۸۲)

محرضیف اللہ الجعلی السوڈ انی کہتے ہیں'' اولیاء کا کشف دو قتم کا ہوتا ہے 'بعض تو وہ ہیں جو لوح تک میں نظر کرتے ہیں اور اس میں کوئی تغیر و تبدل نہیں ہوتا جیسا کہ علی الخواص بعض ایسے ہوتے ہیں جو ایسے الواح کی تعداوتین ہوتے ہیں جو ایسے الواح کی تعداوتین سوساٹھ ہے۔ اب جب یہ ولی کی چیز کے بارے میں اطلاع وے اور وہ چیز واقع نہ ہوتو اسے جموٹا گان نہیں کرنا چاہئے بلکہ یہ کہنا چاہئے کہ اس نے ان الواح پر نظر ڈ الی ہے جن میں تغیر و تبدل ہوتا رہنا ہے۔'' الے الے الے الے کہاں نے ان الواح پر نظر ڈ الی ہے جن میں تغیر و تبدل ہوتا رہنا ہے۔'' الے ال

آپ و کی سکتے ہیں کہ یہ س طرح کی خرافات بیہودگی اور قبیح باتیں ہیں۔

ابن العربی اور اس کے کمتب فکر کے لوگ اس طرح کی باتیں عام طور پر کرتے رہتے ہیں۔ ان کے کمتب فکر کی کوئی بھی کتاب اٹھائی جائے تو وہ اس طرح کی خرافات اور ڈھکوسلوں سے بحری نظر آئے گی۔ ابن عربی کہتے ہیں ' علم لڈنی کا تعلق النہیات سے ہوتا ہے' رحمت کا حصول ای کے ذریعے ممکن ہوتا ہے۔ علم النور ۔ بیعلم ملاً الاعلیٰ بیں آ دم علیہ السلام کے وجود سے بھی ہزاروں ہر سقبل کا ہے۔ جمع تفریق کاعلم' بیتو بحر بر کراں ہے ۔ لوح محفوظ بھی اس کا ایک حصہ بی ہے۔ عقل اقل اس سے استفادہ کرتی ہے اور ملاء الاعلیٰ پر موجود سب لوگ بھی اس کا ایک حصہ بی ہے۔ عقل اقل اس سے استفادہ کرتی ہے اور ملاء الاعلیٰ پر موجود سب لوگ بھی اس سے اعانت حاصل کرتے ہیں۔ اس امت کے اولیاء کے علادہ کی کو بیعلم حاصل نہیں ہوا۔ بیعلم اس امت کے چھ ہزار و وسواولیاء کو حاصل ہوا۔ بعض اولیاء ایسے ہیں جنہیں ان تمام علوم پر عبور حاصل تھا جیسے بایز ید بسطا می اور مہل بن عبد اللہ بعض ایسے ہیں جنہیں ان علوم میں سے چند حاصل تھا جیسے بایز ید بسطا می اور مہل بن عبد اللہ بعض ایسے ہیں جنہیں ان علوم میں سے چند ایک کاعلم بی حاصل ہے۔ ' (۱۸۸)

اپنا کی اور رسالے میں ابن عربی کھتے ہیں' انسانی روح جب پاک صاف ہوجائے تو
اے عالم بالا میں برای بلند مقام حاصل ہوجاتا ہے۔ وہ روحانی مناظر دیکھتارہتا ہے' وہ افلاک
اور ان کے دور ان کو بھی دیکھتا ہے۔ وہ دِلوں کی گہرائی میں چھپی ہوئی بات کو بھی جانتا ہے۔ اس
پنتہ ہوتا ہے کہ کس وقت کون' کیا سوچ رہا ہے؟ کیا حرکات اس سے سرز دہور ہی ہیں۔ پھر جب
اس کی توجہ اس سے بلند مقام کی طرف ہوتی ہے' وہ اس سے اعلیٰ مقامات بھی حاصل کرتا ہے تو اس
پرالی انوار پڑتی ہیں۔ دنیا اس کے سامنے روشن ہو کر آجاتی ہے۔ وہ اس ونیا کود کھ کریہ بتا دیتا ہے
کہ کیا ہو چکا اور کیا ہونے والا ہے؟ وہ چھپی باتوں کو بھی پھر جان لیتا ہے اور دِن رات کا کوئی بھی
معالمہ اس سے چھیا نہیں رہ سکتا۔'' (۱۸۹)

ایک اور مقام پر مزید کہتے ہیں'' حق تعالیٰ جس کے کان اور آ تکھیں بن جا کیں تو اس سے کوئی چیز چیسی کیے۔ روکتی ہے کوئی چیز چیسی کیے روکتی ہے؟''(۱۹۰) مزید کہتا ہے'' ولی عالم غیب تک پنچتا ہے تو دیکی ہے کہ وہاں فرشتے قلم پکڑے لوح محفوظ ہے کچھ کھورہے ہیں۔(۱۹۱) بعض صوفی ایسے ہوتے ہیں جولوحِ محفوظ کوستقل دیکھتے ہیں۔''(۱۹۲) ابن عربی نے اپنی کتاب میں جنید بغدادی کے حوالے نے قل کیا کہ دہ کہتے ہیں'' عارف دہ ہے جو تمہاری خاموثی کے باوجو و تمہارے ول کے رازیتادے۔'' (۱۹۳)

این عربی نے اپنی ایک کتاب میں ریجی دضاحت سے بیان کیا کہ صوفی غیب کے امور پر
کیسے مطلع ہوتا ہے؟ چنا نچے لکھتا ہے' صوفی کاعلم اطلاع ادر کشف و جل کے طریقے پر ہوتا ہے۔ یہ
جلی دوطرح کی ہوتی ہے'یا تو یہ جلی آسمان سے اس کے قلب پر نازل ہوتی ہے ادریادہ صوفی اس جل کو حاصل کرنے کیلئے آسمانوں پر جاتا ہے۔'' (۱۹۴)

ایک اور مقام پر کہتا ہے''خلیفہ کی ذات میں عقل کی صورت نظر آتی ہے تو اس کے سامنے سارے اسرار درموز اور لکھے ہوئے تمام علوم لوح کی شکل میں آجاتے ہیں۔'' (190)

یدائن عربی کے اقوال اور آراء ہیں۔اس کے بیا قوال اسنے واضح ہیں کہ انہیں سمجھنے کیلے کسی تشریح کی ضرورت نہیں ہوتی۔ ہر لفظ اپنے معنے میں کھمل ہے اور ہر بات قرآن و حدیث کے منافی ہے۔

ابن عربی کے شاگر دمجمہ بن آخق القونوی المتونی 673 ھے کہتے ہیں کہ کامل ولی اور جھے اللہ تعالیٰ جاہیں وہ لوچ محفوظ پر مطلع ہونے کے بھی اہل ہوتے ہیں بلکہ مقام آلم پر بھی ان کی نظر ہوتی ہے۔ بلکہ علم اللی بارے بھی انہیں آگاہ ہوتی ہے۔ انہیں تقدیر کا پینہ ہوتا ہے اور کسی بھی کام کے واقع ہونے سے بہلے بی انہیں اس سے آگاہی ہوتی ہے۔''(191)

شہاب الدین سپردردی کہتے ہیں' انبیاء اور اولیاء کیلئے غیب کی چیزوں پرمطلع ہونا آسان ہوتا ہے اس لئے کدان کانفس یا تو فطری اعتبار سے قوئی ہوتا ہے یا علوم اور طریقت کے ذریعے سے قوئی ہو جاتا ہے۔ تو مضمرات ان کے سامنے کھل کرآ جاتی ہیں' اس لئے کدان کانفس مفبوط شخشے کی طرح ہوتا ہے جہاں آئہیں ہر چیز کانفش نظر آتا ہے۔ ان کے اصاسات پر ایک شبیہ فلا ہر ہوتی ہے جو ان سے اختبائی ول پذیر انداز میں خطاب کرتی ہادران کے سامنے انتبائی معز زصورت میں چیش ہوتی ہے۔ بعض دفعہ غیب باتوں کو اپنی سے آواز ہے۔ بعض دفعہ فعہ کی باتوں کو اپنی میں کو ذریعے دیں جو سے دارے میں بتادیتے ہیں۔'(192)

لسان الدین ابن الخطیب ابنی کتاب "موضع" میں لکھتے ہیں" تمام نفوس ابنی صفات کے اعتبار سے ملاء اعلیٰ سے مشابہت رکھتے ہیں۔ کا نئات اور اس سے متعلق تمام چیزیں ان نفوس میں نقش ہو جاتی ہیں۔ چھپے علوم ظاہر ہو جاتے ہیں اور عالم بالا اور اسفل کے تمام علوم کھل کر سامنے آجاتے ہیں۔ "(19۸)

ای طرح داؤدین محمود القیمری کہتا ہے' جب انسان کا ول صاف خالص اور شفاف ہو جاتا ہے وہ لعب ولہواور لذت والی اشیاء سے اجتناب کرتا ہے تو اس کے باطن کی آنکھیں کھل جاتی ہیں اور غیب کی کرنیں اس کے سامنے ظاہر ہوتی ہیں۔ آسانوں کے در دازے اس کیلئے کھول دیۓ جاتے ہیں۔'(199)

ترندی جو کہ حکیم کے نام ہے مشہور تھے' لکھتے ہیں''اولیاء کی مخصوص علامات اوران کے علوم ہوتے ہیں' کچھ علوم جنہیں بیا اولیاء جانتے ہیں' یہ ہیں :علم البدءُ ابتدا کا علم المیثاق' مقداروں کا علم' حروف کا علم ۔ بیر حکمت کے اصول ہیں اور بیلم حکمت ہیں ۔ لیکن بیر ظاہر صرف اور صرف ا کابر اولیاء پر ہوتے ہیں۔'' (۲۰۰)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری خرافات ہیں گرچونکہ یہ ایک مختصر کتاب ہے لہذا ساری باتوں کوتو اس میں شامل نہیں کیا جاسکتا۔ صوفیوں کا یہ عقیدہ ہے کہ وہ غیب پرآگاہ ہوتے ہیں وہ علم ماکان و ما یکون کا احاطہ کرتے ہیں اور انہیں آسان اور زمین کے درمیان ہونے والی ہر حرکت اور چیز کاعلم ہوتا ہے۔ اِن شاءاللہ ہم اس بارے میں ایک اور باب کوقائم کریں گے اور اس معاطے کو

### مزیر تفصیل کے ساتھ وہاں بیان کریں گے۔

### ولی اور نبی کے درمیان مساوات

شیعوں کی طرح صوفی بھی ولایت اور نبوت کو برابر سیھتے ہیں بلکہ وہ ولایت کو نبوت اور رسالت پر افضل بھی سیھتے ہیں۔ یہاں ہم چندعبارات کونقل کریں گے جس سے ہمیں اپنی بات سمجھانے میں مدد ملے گی۔

لسان الدین الخطیب کہتے ہیں' ولایت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ولی کو اتنا قریب کرے کہ اتنا قریب نی بھی نہ ہو۔اللہ تعالیٰ اسے تمام معاملات ہیں اپنا نائب مقررے کرے' تو ولی بہت سے امور میں نبی کے مساوی ہوتا ہے۔مثلاً ولی بھی علم کسبی طریقے سے حاصل نہیں کرتا، بلکہ اسے علم وہی طریقوں سے حاصل ہوتا ہے۔ولی ہے بھی نبی کی طرح ایسے افعال صادر ہوتے ہیں جو عام لوگوں سے صادر نہیں ہوتے۔''

نصل بن عیاض منی کے ایک پہاڑ پر کھڑے تھے تو کہنے گئے''اگراللہ کا کوئی ولی اس بہاڑ پر کھڑ اہواوراس پہاڑ کو چلنے کا تھکم دے دے تو یہ پہاڑ چل پڑے گا۔ان کی یہ بات سنتے ہی منیٰ کے اس پہاڑ میں حرکت آگئی اور دہ چلنے لگا بخشیل بن عیاض نے کہا ابھی تو میں نے تہمیں چلنے کا نہیں کہا'رک جاؤ۔ چنانچہ وہ پہاڑ ڈک گیا۔

امت کے اولیاء ہیں تو جیسے ان کے نبی تالیگے تمام انبیاء کے مقابات کے جامع ہیں تو اللہ تعالی نے ان کو تمام انبیاء کے مقابات کے مقابات کا وارث بنایا ان تک اپنا نور پہنچایا اور ان کی وساطت سے سارے انبیاء کو نبوت رسالت اور نور طا۔ پھر اولیاء کرام دیگر انبیاء کے اس اعتبار سے مشابہہ اور شریک ہوتے ہیں کہ وہ انبیاء کی طرح حضور کے استفادہ کرتے ہیں اور نور عاصل ہیں۔ ای بات کی طرف حضور کے اشارہ فرمایا کہ میری امت کے اولیاء دیگر قوموں کے انبیاء کی طرح ہیں۔ یواولیاء کر اور کی در ایس کے وارث ہوتے ہیں۔ آدم اور لیس انتخاق اس انتخام میں مقام حضور کے ذریعے حاصل کرتے ہیں موائے قطب کے ، کہ وہ کیکن سارے انبیاء کے کرام یہ مقام حضور کے ذریعے حاصل کرتے ہیں موائے قطب کے ، کہ وہ براور است اس مقام تک پہنچتا ہے۔ (۲۰۲)

ای طرح کمشخانوی بھی اپنی کتاب' جامع اصول الاولیاء''(۲۰۰) میں یہی بات کہتا ہے۔ ایک اور صوفی اس بات کو مزید وضاحت کے ساتھ کہتا ہے'' بنخصوصیات نبی کی ہیں وہی خصوصات ولی کی ہیں۔''(۲۰۹)

مزید و حضور پرافتراء باندھتے ہوئے ایک حدیث تقل کرتا ہے جس کا اصل کے ساتھ کوئی

تعلق نہیں کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں' اولیاء کا کلام انبیاء کے کلام کے برابر ہے۔'(۲۰۷)

# ولی کی نبی پرفضیلت

ان لوگوں نے صرف انہی بیبودہ عقائد ونظریات اور خرافات پر آئی نہیں کیا بلکہ مزید غلو کرتے ہوئے والایت کو نبوت اور رسالت سے افضل قرار دیا اور یہ بھی کہا کہ اولیاءا نبیاء اور رسل سے افضل ہوتے ہیں۔ چنا نچے صوفیوں کا ایک مشہور تول ہے" ہم نے ان سمندروں کی غوطہ خوری کی ہے کہ انبیاء بھی جن کے ساحلوں پر کھڑے ہیں۔" (۲۰۸) ایک اور صوفی اسی طرح کی ایک بات کہتا ہے" اے انبیائے کرام لقب تو تہمیں مل گئے گر ہمیں وہ کچھ عطا ہوا جو تہمیں بھی نہ ہوا۔" (۲۰۹)

بسطای ہے منقول ہے کہ وہ کہتا ہے''اللہ کی قسم میرا جھنڈ امحمہ کے جھنڈ ہے ہے بھی عظیم ہے' میرا جھنڈ انور کا جھنڈ اہے جس کے پنچے جنات اورانسان حتیٰ کے سب نبی بھی آتے ہیں۔''(۲۱۰) ای بات کو بعض نے ایک شعر میں بیان کیا جس کا ترجمہ یہ ہے''نبوت کا مقام برزخ کی طرح ہے کہ وہ رسول سے تو بالاتر مگرولی ہے نئچے ہے۔''(۲۱۱)

مزید کہتے ہیں''ولایت سب سے اونچا آسایی ہے جواس کی تیرا کی کرتا ہے وہ مطلع ہوجاتا ہے اور جومطلع ہوجاتا ہے اور جومطلع ہوجاتا ہے اور جومطلع ہوجاتا ہے اسے علم حاصل ہوجاتا ہے اور جیمطم حاصل ہوجائے وہ اس علم کی روشی میں اپنے آپ کو بدل لیتا ہے۔ بیدوہ ولی ہیں جے لوگنہیں جانے' بیروہ نکرہ ہے جومعرفہ نہیں ہوتا' کسی صورت میں قیرنہیں ہوتا' ہر حالت میں وہ غربت والالباس پہنتا ہے۔ خوشحالی ہویا تنگدتی' اس کی حالت پر بھی کوئی فرق نہیں آتا۔ ایک ون اس کی حالت خوشحالی والی ہوتی ہے تو دوسرے دِن تنگدتی والی۔ اس کا ظرف اتنا کشادہ ہوتا ہے کیوہ ان محاسلات کو خاطر میں ہی نہیں لاتا۔ (۲۱۲) والیت ہر چیز کا احاطہ کرنے والی ہے' یہ گویا ایک بردا دائر ہ ہے۔ اللہ تعالیٰ جے چاہتے ہیں رسالت پہنتا ہر فرز فرماتے ہیں جو والیت کے احکام میں سے ہواور جے چاہتے ہیں رسالت پہنے خراز فرماتے ہیں جو والیت کے احکام میں سے ہواور جے چاہتے ہیں رسالت پہنتا ہر فراز فرماتے ہیں اور یہ بھی والیت کے احکام میں سے ہورسول کیلئے ضروری ہے کہوہ نی

ہؤاور ہرنی کیلئے ضروری ہے کہ وہ ولی ہو۔ای طرح ہررسول کیلئے بھی ضروری ہے کہ وہ ولی ہو۔ تورسالت بھی ولایت بی کا ایک مقام ہے فرشتوں میں رسالت دنیا اور آخرت دونوں میں ہوتی ہے مگرانسان میں رسالت صرف دنیا میں ہوتی ہے آخرت میں نہیں ہوتی ۔ جب انسان آخرت میں جنت یا جہنم میں داخل ہو جا کیں گے تو شریعت والی نبوت تو ختم ہو جائے گی مگر نبوتِ عامہ چکتی رہے گی۔

اصل میں رسالت احکام خداوندی کانام ہے احکام خداوندی کو پہچانے کانام ہے۔ رسالت کی حقیقت میہ ہے کہ کوئی شخص متعلم کے کلام کوسامع تک پہنچائے۔ بیدا یک حالت ہے مقام نہیں ہے۔ جب میہ پہنچ جائے قورسول کا کام ختم ہوجاتا ہے اور اس کے بعد نئے پیغام کو پہنچانے کیلئے اسے نیاتھم دیاجاتا ہے۔ (۲۱۳)

بخلاف ولایت کے کہ وہ بھی بھی خم نہیں ہوتی۔ وہ زبانہ اور مکان کے ساتھ محدود نہیں ہوتی اور ہرکسی کیلئے عام ہو کتی ہے۔ اللہ تعالی نے بھی اپنے لئے نبی اور رسول کا لقب پندنہیں کیا بلکہ ولی کا لقب پند کیا اور قرآن پاک میں اس کا استعال ہوا ہے۔ چنا نچہ ارشاد خداوندی ہے "اللہ ولی کا لقب پند کیا اور قرآن پاک میں اس کا استعال ہوا ہے۔ چنا نچہ ارشاد خداوندی ہے "اللہ ولی المحصید ، تو یہ لفظ یعنی ولی الب بھی باتی ہے اور دنیا اور آخرت میں یہ لفظ چارا ہے گا۔" (۲۱۳)

ان کاعقیده بیمی ہے کہ ولی دوسم کے علم جانتا ہے۔ شریعت کاعلم اور حقیقت کاعلم یعنی ظاہر اور باطن کاعلم۔ تنزیل اور تاویل کاعلم ۔ جبکہ رسول رسول ہونے کے اعتبار سے علم ظاہر شریعت اور اس علم سے داقف ہوتا ہے جو اس پر اللہ کی طرف سے نازل کیا جاتا ہے۔ '' جب آ ہے کسی نی کو دیکس کہ دہ شریعت سے ہمٹ کر کوئی کلام کر رہا ہے تو دہ اس دفت ولی اور عادف کی حیثیت سے کلام کر رہا ہوتا ہے۔ اس لئے عادف ہونے کی حیثیت سے اس کا مقام زیادہ کامل اور کمل ہوتا ہے نہیت رسول کے۔ '' (۲۱۵)

ای طرح ان کے عقا کہ میں بیمی شامل ہے کہ ولی اور رسول اس فرشتے کے ذریعے علم حاصل کرتے میں جو اُن پراللہ کی طرف سے نازل کیا جاتا ہے۔ تی اور رسول براور است اللہ تعالیٰ

ے علم حاصل نہیں کرتے۔ جبکہ ولی معرفت اور علم وہاں سے حاصل کرتا ہے جہاں سے بی فرشتے حاصل کرتے ہیں بینی اللہ تعالیٰ کی ذات ہے براہِ راست۔ گویا''رسول اور نبی جوصاحب شریعت ہواس کا مرجع بھی ولایت اور علم ہے۔''(۲۱۷)

ا بن عربی انتهائی واضح اورصری الفاظ میں کہتا ہے جس میں سی بھی قتم کی تاویل کی مخواکش نہیں'' انبیاءاور رسول' خاتم الرسل کے جراغ ہے روثنی حاصل کرتے ہیں اور سارے اولیاء خاتم الاولیاء کے چراغ سے روشنی حاصل کرتے ہیں۔رسول جود کیھتے ہیں وہ خاتم الاولیاء کے جراغ ہے دیکھتے ہیں اس لئے کررسالت اور نبوت یعنی نبوت تشریعی ختم ہوجا ئیں گی اوران کا سلسلہ رُک جائے گا۔ جبکہ ولایت بھی ختم نہیں ہوگی یہں جتنے بھی رسول ہیں ولی ہونے کے اعتبار ہے وہ خاتم الاولیاء کے چراغ ہے روثنی حاصل کرتے ہیں۔ جب وہ روثنی حاصل کرتے ہیں تو اس کے علاوہ اوراولیاء کیسے حاصل نہیں کرتے ؟ اگر چہ خاتم الاولیاء احکام کے اعتبارے خاتم الرسل کی شریعت کا تابع ہوتا ہے گراس کی وجہ ہے اس کے مقام پر کوئی فرق نہیں پڑتا اور کسی بھی طرح اس کے مقام میں کی نہیں آتی۔اگر چدایک اعتبارے وہ خاتم الرسل سے مرتبے میں کم موجاتا ہے تو کسی اور مقام برخاتم الاولياء خاتم الرسل سے بلند ہوجا تا ہے۔ سمجھانے کیلئے حضور کے نبوت کی تثبیدا منٹوں کی بی د بوارے دی که وه د بوار کمل بوچکی تھی اس میں صرف ایک اینٹ رکھنے کی گنجائش تھی اوروہ اینٹ حضور کی ذات اقدس تھی۔ گریہ کہ حضور اس کود کمپرنہیں رہے تھے ٔ جیسا کہ آپ نے خود کہدویا ایک ا ینٹ کم بھی' جبکہ خاتم الاولیاء کواس کی رؤیت حاصل ہوتی ہے' وہ معالمے کواس ہے بھی زیادہ آ باریک بنی ہے دیکھتا ہے اسے دیوار میں دوانیٹوں کی جگہ خالی نظر آتی ہے بیراینٹیں سونے اور چاندی کی ہوتی ہیں۔وہ اُن اینوں کو دیکھتا بھی ہے جواس دیوار میں کم ہیں ایک اینٹ سونے کی ادرایک اینك چاندی كى ـ ده ايخ آپكوان دونون اينۇن ميں سے ایک كى جگه پرد كميدر با ہوتا ہے۔ایک اینٹ سے رسالت ختم ہوتی ہے اور دوسری سے ولایت ختم ہوتی ہے۔ان دواینوں میں ے ایک این خاتم الرسل اور دوسری این خاتم الانبیاء ہے۔اب وہ دیوار ممل ہوگئ ولی کی جانب سے دواینٹیں و کیھنے کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ وہ خاتم الرسل کی شریعت کا تابع ہوتا ہے ظاہر کے

اعتبارے میرچاندی والی اینٹ ہے۔ چنانچہ ظاہری احکام میں وہ نبی کے تابع ہوتا ہے۔لیکن وہ الله تعالی سے براو راست بھی علم حاصل کرتا ہے اور الله تعالی کے علوم سے بھی مستفید ہوتا ہے۔ یہ باطنی علم ہے اور یہی اس سونے والی اینف کی جگہ پر ہوتا ہے۔ بیولی اس اصل اور بنیاد سے علم حاصل کر لیتا ہے جس بنیا و سے اللہ یا ک کامقرر کردہ فرشتہ علم حاصل کر کے رسول تک پہنچا تا ہے۔ اگرآپ کوبیا شارہ مجھآ گیا تو مجھ لیں کہ آپ نے علم نافع کا بہت بوا حصہ حاصل کرلیا ہے۔ ہرنبی آدم علیہ السلام سے لے کرآخری نی تک وہ خاتم الانبیا کے چراغ سے نور حاصل کرتا ہے۔خاتم الانبياحضور اگرچة باس دنيا مسب سے آخر من تشريف لائے ليكن حقيقى اعتبار سے آپ اس ے پہلے بھی موجود تھے چنانچ مشہور حدیث ہے کہ حضور قرماتے ہیں' میں اس وقت بھی نبی تھاجب كه آدم عليه السلام ياني اورمثي كي درمياني حالت مين تقهـ'' اس طرح خاتم الاولياء بهي بي وه اس وقت بھی ولی تھے جب آ دم علیدالسلام یانی اور مٹی کے درمیان تھے۔خاتم الاولیاء کے علاوہ دیگر ادلیاء بھی ای وقت ولی سے جب انہوں نے خدائی اخلاق حاصل کئے ۔خاتم الرسل کی نسبت خاتم الولايت كے ساتھ ويسے بى ہے جيسے كرديگرانبيا اور رسل كى طرف خاتم الرسل كى طرف ہے۔اس لئے كدوه ولى رسول اور نبى ہوتا ئے اور خاتم الاولياءوه ولى ہوتا ہے جو اصل مقام سے مشاہد و مراتب کوحاصل کرتا ہے۔" (۲۱۷)

جھے بھے بہنیں آتی کہ کوئی شخص ابن عربی کے ان یادہ گوئیوں کا دفاع کیے کرسکتا ہے؟ کوئی شخص کیے بہرسکتا ہے؟ کوئی شخص کیے بہر سکتا ہے؟ کوئی شخص کیے کہ سکتا ہے کہ ابن عربی ولی کو نی پرفو قت نہیں دیتا حالانکہ اس کی بیرعبارات اور ہاتیں انتہائی واضح میں وہ خاتم الاولیاء کا ایک عہدہ قائم کرتا ہے اور اسے فیوض و برکات کا منبع اور کورقر ار دیتا ہے نہیں کہتا ہے کہ دیتا ہے انتہاء اور رسل بھی خاتم الاولیاء ہے مد حاصل کرتے ہیں۔ اس کے گھاٹ سے پانی پیتے ہیں اس کے جراغ سے دوشن حاصل کرتے ہیں۔ اس کے گھاٹ سے پانی پیتے ہیں اس کے جراغ سے دوشن حاصل کرتے ہیں۔

شیخ الاسلام این تیمیہ نے بڑی تخی کے ساتھ اپنے رسائل اور کتب میں این عربی اور اس کے پیروکاروں کی ندمت کی ہے اس کے مسلک اور پنچ پر سخت رَ دکیا ہے اور واضح طور پر یہ بیان کیا که اس طرح کے عقائد کفریہ بیں اور اسلام میں ان کی کوئی منجائش نہیں ہے۔ (۲۱۸)

شیخ الاسلام این تیریدًاین فاوی می لکیت مین " فاتم الاولیا و کالفظ باصل اور فرضی باس کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔سب سے پہلے محربن علی انکیم التر فدی نے اس لفظ کو استعمال کیا۔ ابن حموی' ابن عربی اور دمشق کے بعض اور گمراہ لوگ اس لفظ کوایے لئے استعمال کرتے رہے۔ان تمام لوگوں کا دعویٰ پیتھا کہ بعض وجوہ کے اعتبارے وہ حضور کے بھی افضل ہیں۔اس طرح کے اور بھی کی كفراور ببتان كى باتن انهول نے كى جيں انسب باتوں كامقصد صرف اور صرف خاتم الاولياء كا مقام حاصل كرنا تھا۔ان كے ذہن میں به بات تھى كہوہ خاتم الانبیاءتو نہ بن سكے مگر خاتم الاولیاءتو بن سكتة بير\_اى سوچ اورفكر مين وه بميشه غلطال و پيجال رہاراس غير حقيقي مقصد اور غير اسلامي مقام كوحاصل كرنے كيلئے ہزليات يرآ مادہ رہے۔ حالانكہ وہ ايك مغالطے كا شكار تنے خاتم الانبياء حضور كيلئ يلفظاس لئے استعال كياجاتا ہے كاس پر بہت اولد موجود ہيں جبكه خاتم الاولياء كيلئے كوئى ولیل اور شبوت موجود نہیں ہے۔اس امت کے اولیاء تو حقیقت میں مہاجرین اور انصار میں سے سابقون الاوّلون جي اوراس امت من حضورً كي بعدسب سي عظيم مخصيت حضرت الويكر، مجر حضرت عرق پر حضرت عثال ، پھر حضرت علی ہیں۔ بہترین زمانہ وہ زمانہ ہے جس میں حضور مبعوث ہوئے بھراس کے بعدوالاز مانہ پھراس کے بعدوالاز ماندے خاتم الاولیا عِقیقت میں وہ آخری مومن اورمتقی آ دی ہوگا جو قیامت سے پہلے آئے گالیکن وہ خیرالا دلیاء تونہیں ہوگا اس لئے کہ خیرالا دلیاءاور افضل الاولياء حضرت ابو بكرصديق، مجرحضرت عمرٌ على حذ الترتيب بير - (٢١٩)

قبل اس کے کہ ہم این عربی اوران جیے لوگوں کے پھواورا قوال نقل کریں ہم این عربی کے بی این عربی کے بی این عربی این میں این عربی این میں این عربی این میں این عربی این میں این می

''میں بی خاہم الاولیاء ہوں اور اس میں کوئی شک نہیں ہے مسیح اور ہاشمی میرے ہی وارث ہیں میں بی ابو بکر العتیق ہوں' میں ہی ہرجہم اور روح کوتشکیل دیتا ہوں قرآن میں میرا ہی ذکر فصاحت ہے آیا ہے جو شخص دمی صرح کے بارے میں مجھے ہے جھگڑ اکرتا ہے میں اس کی عقل کو باندھ دیتا ہوں مصر سرمایں ویقفہ کی سرحہ مجھے شجھے خمیریں ہے۔

میرے پاس وہ تقویٰ ہے جو مجھے خبریں دیتا ہے بھی مقرقہ کا تھے میں میں ماری

نیک ادر مقی لوگ بھی اس معالمے میں میر اساتھ دیتے ہیں

وہ ہرواجب اورمستحب میں میری ہی اتباع کرتے ہیں۔ "(۲۲۰)

اس طرح کی ادر بھی تشیبہات اور عبارات ہیں جنہیں ہم اس کتاب کے دوسرے جھے میں تفصیل سے بیان کریں گے۔

یہاں ہم محکیم ترندی کے حوالے سے پچھ ہا تیں نقل کرنا چاہیں گے۔ ابن عربی نے اپنا فلسفہ کی ہم تدی ہی ہے۔ ابن عربی کے اپنا فلسفہ کی ہم ترندی بھی اس بات کا قائل ہے کہ نہی علم اور معرفت کی باتیں اللہ کی جانب سے مقرر کردہ فرشتے کے ذریعے حاصل کرتا ہے۔ حاصل کرتا ہے۔ حاصل کرتا ہے۔

کیم تر فدی سے بوچھا گیا کہ نبوت اور ولایت میں کیا فرق ہے؟ وہ کہتا ہے''نبوت اور ولایت میں کیا فرق ہے؟ وہ کہتا ہے''نبوت اور ولایت کے درمیان فرق یہ ہے کہ نبوت وہ کلام ہے جواللہ تعالیٰ سے وحی کے ذریعے جدا ہوتا ہے اور اس کے ساتھ اللہ کی طرف سے روح بھی اس میں شامل ہوتی ہے' وحی ختم ہوتی ہے تو اس کے ساتھ وہ روح بھی ختم ہوجاتی ہے' سیکن ولایت اس سے مختلف معاملہ ہے۔خدا تعالیٰ کی جانب سے اس کے قلب پر بیغام خداوندی نازل ہوتا ہے اور ولی اسے سمجھ لیتا ہے۔وہ کلام ذات خداوند کی سکین ہوتی ہے' یہ سکین دلی کے ول کی سکین پر نازل ہوتی ہے وہ ان اور سمجھ لیتا ہے۔وہ کی کہتا ہے اور اس کے ساتھ سکین ہوتی ہے' یہ سکین دلی کے ول کی سکین پر نازل ہوتی ہے۔وہ اور پیغام خداوندی کو جان اور سمجھ لیتا ہے۔(۲۲۱)

پیر حکیم تر ندی خاتم الاولیاء کا ذکر کرتے ہوئے کہتا ہے'' جب اللہ تعالی نے اپنے نبی کواس دنیا سے اٹھالیا تو پوری امت میں چالیس صدیق بنائے گئے جن پر دنیا قائم ہے اور جو حضور کے اہل بیت میں سے ہیں۔ جب بھی ان میں سے کوئی ایک فوت ہوتا ہے' دوسر ااس کی جگہ لے لیتا ہے۔ یہاں تک کہ جب جالیس کی تعداد پوری ہوجائے گی اور اس دنیا کے خاتے کا وقت قریب آجائے گا تا اللہ تعالیٰ ولی کو بھیجیں گئے ایساولی جو اللہ کا منتخب اور برگزیدہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اے اپنے قرب سے نواز تے ہیں' اس کے پاس وہ سارے اختیارات ہوتے ہیں جو اولیاء کے پاس ہوتے ہیں۔اسے اللہ تعالیٰ خاتم الاولیاء کے مقام پر فائز کریں گے۔

وہ قیامت کے دِن تمام اولیاء پراللہ کی طرف ہے جت ہوگا۔ تم ولایت کی وجہ ہے اے وہ تمام خصوصیات حاصل ہدل گی جو تم نبوت کی وجہ سے حضور گو حاصل ہو میں۔ ان کا کوئی بھی دخمن ان کی بات مانے اور ان کی برکات ہے اپنا حصہ لینے کے علاوہ کوئی چارہ نہیں ہوگا۔ جب قیامت کے دِن سارے اولیاء ظاہر ہوں گاور وہ ولایت اور عبودیت کی صداقت کا نقاضا کریں گے تو وہ خاتم الاولیاء کے پاس اس حقیقت کو پائیں گے۔ خاتم الاولیاء ان پر نیخی تمام اولیاء پر اور ان کے علاوہ تمام موصدین پر اللہ کی طرف ہے جمت ہوگا۔ الاولیاء ان پر نیخی تمام اولیاء پر اور ان کے علاوہ تمام موصدین پر اللہ کی طرف ہے جمت ہوگا۔ فیامت کے دِن وہ ان کا شفیع ہوگا' ان کا سر دار ہوگا اور تمام اولیاء کی قیادت کرےگا۔ جس طرح خضوراً نبیاء کی قیادت کریں گئا۔ اور اس طریقے سے بیان کرےگا کہ سارے اولیاء کمی اعتبار ہے اس کے فضل ، در تفوق کے قائل ہو جائیں گے۔ آخرت کے تمام مقامت میں اس کو ہمیشہ اولیت اور فضل ، در تفوق کے قائل ہو جائیں گے۔ آخرت کے تمام مقامت میں اس کو ہمیشہ اولیت اور فضل ، در تفوق کے قائل ہو جائیں گے۔ آخرت کے تمام مقامت میں اس کو ہمیشہ اولیت اور شفاعت جس سے جبلے ای کانام لیاجائے گا۔ 'در اس کا

کسی شخص نے سوال کیا کہ اس کا مقام کیا ہوگا؟ تو تعلیم ترفدی نے بتایا''وہ اولیاء کے اعلیٰ ترین از ل پر فائز ہوگا۔ کوئی بھی اس کی ہمسری نہیں کر سکے گا۔ وہ بادشاہ کے دربار میں وزیروں کی طرح ہوگا اور وہ فزائن تی سے ہدایا اور تحا نف دے گا۔ کسی نے سوال کیا خزائن سعی کیا چیز ہیں۔ جسی ہیں جکیم ترفدی نے کہا تین قتم کے فزائن جین ایک کا نام خزائن المن ہے نے اولیاء کیلئے ہیں۔ ایک سے نے ائن السعی' یہ فاتم الاولیاء کا ہے۔ اور ایک ہے خزائن القرب' یہ انہیاء کیلئے ہیں۔ فاتم

الاولیا و نزائن اُمنن اورخزائن القرب کے درمیان ہے۔ بیان دونوں کے درمیان تعلق اور واسطے کا کام کرتا ہے۔انبیاء کے مقام اور ان کے مراتب اس کے سامنے ہوتے ہیں اور بیان کے ہدایا اور عطایا ہے بھی محظوظ ہوتار ہتا ہے۔' (۲۲۳)

كيم ترفدى يبهى كبتاب "اولياء مل ساك شخص ايبابوتا بجوسب سے بلندمقام اور مرتے کا حال ہوتا ہے۔اس کی ہر حرکت اور عمل قبضہ خداوندی میں ہوتی ہے۔وہ خدا کے حکم اور اس ک مرضی سے بی چلنا پھرتا ہے بولتا ہے سنتا ہے ویکھتا ہے ہاتھ یاؤں ہلاتا ہے حرکت کرتا ہے۔ زمین براس کاشہرہ ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ اسے اپنی مخلوق کا امام بناتے ہیں۔ اولیاء کا جھنڈ ااس کے ہاتھ میں ہوتا ہے۔اہل ارض کوامان اس کی وجہ سے حاصل ہوتی ہےاور اہل سال کی نگاہ اس پر کئی رہتی ہے۔وہ جنت کا چھول ہوتا ہے خدا کا خاص ہوتا ہے اور اس کے راز واسر ار کا واقف ہوتا ہے۔وہ زمین پر خداکی لائفی ہے کداس کے ذریعے خداایی مخلوق کی تربیت کرتا ہے۔ وہ اینے دیدار کے ذر لیع مردہ دِلوں کوزندہ کرتا ہے مخلوق اس کے رائے پرچلتی ہے اور اپے حقوق کو پہنچائتی ہے۔ وہ ہدایت کی تنجی اورزمین پر چراغ کی ما نشد ہوتا ہے۔وہ اولیاء کے صحیفے کا مین اوران کا قائد ہوتا ہے۔ قیامت کے دِن حضور کے سامنے وہ اپنے رب کی تعریف کرے گا۔ اللہ تعالیٰ اس کے دِل کے ذریعے معاملات دنیا کو چلاتے ہیں۔خدانے اے اپنی حکمت سے نواز ااورا پی تو حید کے ذریعے اس كى رہنمائى كى ـ اسے نفسانى خواہشات كے اتباع اور كمراہيوں سے پاك كيا۔ اسے حيفة الاولياء کا مین بنایا اور ہرولی کے مقام کی پیچان کرائی۔اس نے ان اولیاء کوان کے منازل بارے آگاہی دی۔ یہ نیک لوگوں کاسربراہ بیار یوں کی شفااور طبیبوں کا امام ہے۔اس کا کلام دِلوں کو کو یا قید کر ایتا ہادراس کے دیدار سے نفوس کوشفالمتی ہے۔اس کی آمذواہش نفسانی کا خاتمہ ہادراس کا قرب گندگوں سے یا کی کا ذریعہ ہے۔ بدوہ بہارہے جس کا نور ہمیشہ اپنے جوہن پررہتا ہے۔ وہ غاربے جس کی طرف ہر بھولا بھٹکا پناہ لیتا ہے۔ بیدہ کان ہے کہ ہر کوئی اپنا حصہ لینے اس کی طرف آتا ہے۔ بیت اور باطل کے درمیان حدِ فاصل ہے۔ یہی صدیق ہے یہی فاروق ہے۔ یہی ولی عارف اور محدث ب\_الله كي زين يربيا يك وقت مين ايك عي بوتا بـ (٣٢٣)

متاخرین صوفیا اس ہے بھی زیادہ وضاحت کے ساتھ اس بارے گفتگو کرتے ہیں۔ چنانچہ داؤدقیصری کہتاہے'' نبوت ایک بڑے اور کھمل دائرے پر شمل ہے۔ اس دائرے کے اندر بہت ہے اور دائرے بھی ہیں جواس مے مختلف اور محیط کے اعتبار سے بھی فرق کے ساتھ ہیں۔ یہ بات واضح ہے کہ ظاہر'باطن کے ذریعے ہی تائیڈ قوت' قدرت' تصرف ادرعلوم حاصل کرتا ہے۔ ظاہر' باطن کے بغیر کچھ بھی نہیں اور بذات خود وہ کوئی مقام بھی حاصل نہیں کرسکتا۔ باطن مقام ولایت ہے۔اورولایت کالفظ ولی سے ماخوذ ہےجس کامعنی قریب ہونا ہے۔ولی کالفظ صبیب اور دوست کے معنے میں بھی استعمال ہوتا ہے۔تو ظاہر نبوت ہے اور باطن ولایت ہے۔ نبوت کا باطن ولایت ہے اور بیہ ولایت بھی عام اور خاص دوقسموں پر ہے ولایت عامرتو ہراس پخض کو حاصل ہے جواللہ تعالیٰ پرایمان لائے اور نیک اعمال کرے۔ولایت عامد میں عام لوگ شامل ہیں اور ان کے مراتب بھی مختلف ہیں۔ان کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں "اللہ و نبی الذین امنو. "اللہ ایمان والوں کا ولی ہے۔ دوسری فتم ولا یت خاصہ کی ہے جس میں صرف سالکین واصلین شامل موتے ہیں۔ولی وہ فانی چیز ہے جے ہمیشہ بقار ہے گا۔اگر چہ فنااس کولازم ہے کیونکہ فنا کے ذریعے ہی انسان حق تعالیٰ سے علیحدہ ہوتا ہے اور فناہی انسان اور اللہ تعالیٰ کے درمیان فرق ہے۔ کیکن چونکہ ریح تعالیٰ کے ساتھ قریب اور کمحق ہوتا ہاس لئے اسے بقابھی حاصل ہوتا ہے۔اس لئے وہ خدا تعالیٰ کے انتہائی قریب ہوتا ہے اور اسے بیقرب ہمیشہ حاصل رہتا ہے۔ گویا یہ بہت ہے دائرے ہیں اولیاء کا دائرہ نبوت کے دائرے سے بڑا اور کمل ہےاس لئے نبوت تو ختم ہوگی گر ولایت ابھی بھی باقی ہے۔ ولی اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک نام ہے بی نہیں ہے۔ جب ولایت اینے دائرہ کاراورا حاطہ کے اعتبار سے نبوت سے بوی ہوگئی تو بیا نبیاءاور اولیاء دونوں کو شامل ہے۔انبیاءوہ اولیاء ہیں جوحق پر فنا ہو گئے حق کو لے کر چلے جنہوں نے غیب اور اسرار کی باتوں کی خبر دی۔اس لئے ولایت کے کمال کی کوئی انتہائییں ہے اور اولیاء کے مراتب بھی لامتماہی ہیں۔''اس طرح کی اور بھی باتیں ہیں جنہیں پیام نہاد صوفی ذِ کرکرتے رہے ہیں۔(۲۲۵) ابن عربی کاایک اورشیعه شاگرد بھی ای طرح کی بات کرتاہے جس طرح داؤد قیصری نے کی'

چنانچدوہ کہتا ہے'' در حقیقت ولایت باطن نبوت ہے۔ نبی رسول اور ولی کے درمیان فرق یہ ہے کہ نبی اور رسول کو گلوق کے فلاہر بیس شریعت کے لحاظ سے تصرف کا اختیار ہے جبکہ ولی کوان کے باطن اور حقیقت بیس تصرف کا اختیار ہے۔ اس لئے کہا جاتا ہے کہ نبوت تو منقطع ہوگئ کیکن ولایت بھی منقطع نہیں ہوگئ۔' (۲۲۲)

عزیزالدین بن محمد النسفی الهتوفی 671ھ اپنی کتاب ''زیدۃ الحقائق'' میں لکھتا ہے ''صوفیوں کے ایک گروہ کا خیال ہے کہ ولایت نبوت سے افضل ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ نبوت کا باطن ولایت ہے اور ولایت کا باطن علم خداوندی ہے۔''(۲۲۷)

ای طرح النفی اپنی ایک اور کتاب "الانسان الکامل" (۲۲۸) میں بھی اس طرح کی باتیں کستا ہے۔ النفی کی ایک اور کتاب ہے "کشف الحقائق" اس میں وہ کہتا ہے" اے عارف جان لو کستا ہے۔ النفی کی ایک اور کتاب ہے "کشف الحقائق" اس میں وہ کہتا ہے "اے عارف جان لو کہ عارفین تین قتم کے ہوتے ہیں عکماء انبیاء اور اولیاء ۔ علیم وہ ہوتا ہے جے چیز دل کی طبیعت کے ساتھ ساتھ اس کے ساتھ ساتھ ھائن کا ساتھ خواص کا بھی علم ہو۔ ولی وہ ہوتا ہے جے اشیاء کی طبیعت اور خواص کے ساتھ ساتھ ھائن کا بھی علم ہو۔ اس سے یہ بات فارت ہوتی ہے کہ دنیا میں کوئی بھی شخص ایر نہیں ہے جس کا علم اور تھی علم ہو۔ اس سے یہ بات فارت ہوتی ہے کہ دنیا میں کوئی بھی شخص ایر نہیں جاتی خاص ۔ جلی عام ورجی عام اور جلی خاص ۔ جلی عام ہو جودات میں پائی جاتی ہے اور جلی خاص سے مراد ولی ہے۔ یہ دلایت خدا کا وصف ہے جس کے بارے میں خدا خودا پی کتاب میں کہتا ہے" اللہ ہی ولی ہے وہی مردوں کوزندہ کرتا ہے وہی ہر چیز پر قادر ہے اور اس کاعلم ہر چیز پر محیط ہے۔ "اللہ ہی ولی ہے وہی مردوں کوزندہ کرتا ہے وہی ہر

ایک اور مقام پراپی کتاب میں لکھتا ہے 'معرونت کی تین اقسام ہوتی ہیں 'پہلی متم کی چیز کی طبیعت کی معروفت' یہ انبیاء کا رتبہ ہے۔ طبیعت کی معروفت' یہ انبیاء کا رتبہ ہے۔ اور جان لو کہ اہل وحدت نے نبی کو علیم پر فضیقت کی معرفت' یہ اولیاء کا مرتبہ ہے۔ اور جان لو کہ اہل وحدت نے نبی کو علیم پر فضیلت دی ہے۔ ہرنی علیم ہوتا ہے اور ہرولی نبی ہوتا ہے۔ لیکن ہر نبی ولنہیں ہوتا۔'' (۲۳۰)

ای طرح ایک اور شہور صوفی سعدالدین حوی اپنی مثنوی میں کہتا ہے' ولایت کی واؤنبوت کی نون کی نسبت اللہ تعالی سے زیادہ قریب ہے۔ای قربت کی وجہ سے ولایت نبوت سے افضل ہے۔ پھروہ بیاشعار نقل کرتا ہے جن کا ترجمہ بیہے:

> ''کلمه ولایت کا پېلاحرف واؤ ہے اور واؤ کا درمیانی حرف الف ہے اےم بدتواں نقطے کو مجھےلے

نبوت کاحرنب اوّل نون ہے اور نون کے درمیان میں حرف واؤ آتا ہے

توبیہ بات ثابت ہوئی کہ نبی کا قلب اورولی کی روح اللہ تعالیٰ کی ذات ہوتی ہے۔''(۲۳۱) توبیصوفیوں کے عقائد ہیں جووہ اولیاءاور ولایت کے بارے میں رکھتے ہیں۔ یہ ہوبہو شیعوں والے عقائد ہیں جنہیں ہم نے پہلے بیان کیا۔شیعہ بھی ولی کو نبی پرتر جے دیتے ہیں۔ اگرچ بعض مقامات پروہ تقیہ سے کام لیتے ہیں چھیاتے بھی ہیں مگران کی کتب اصول میں اس طرح کے اقوال ملتے ہیں جس کے مطابق ولی رسول سے بلند ہوتا ہے اور اس کا مرتبہ اللہ تعالیٰ سے کچھ ہی کم ہوتا ہے' بلکہ بعض وفعہ تو و ہ اس کے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان فرق کو بھی ختم کر دیتے ہیں اور کہتے ہیں کدولی ذات خداوندی اورعین خداوندی ہے ٔ چاہے بیولی اس ذات کے ساتھ مل جائے 'یاوہ ذات ولی کے ساتھ متحد ہوجائے۔ای لئے شیعدا بنی کتابوں میں ایک جمانقل کرتے ہیں جوانتہائی قابل غور ہے''اگرولی کی حقیقت سب کو پیۃ لگ جائے تو وہ خدا کی طرح اس کی بھی عمادت کرنے لگیں۔''(۲۳۲)

#### نبوت كااجراء

ای مناسبت ہے ہم صوفیوں کے چنداور غلط اور گمراہ عقائد کا ذکر کرنا چاہیں گئانہوں نے میعقائد کا ذکر کرنا چاہیں گئانہوں نے میعقائد شیعوں کے بعض فرقوں سے لئے ہیں۔ شیعوں کا فرقہ خطابیۂ خرمیداور منصوریہ وغیرہ اس طرح کے عقائد کے قائل ہیں کہ اللہ پاک کی طرف سے رسالت کا سلسلہ منقطع نہیں ہوتا' نبوت جاری ہے اورایک کے بعدایک نبی آتارہتا ہے۔ (۲۳۳۳)

بنیادی طور برشیعوں نے این دیگر عقائد کی طرح بیعقیدہ بھی یبودیوں سے لیا۔ یبودی منہی کتب کے حوالے سے یہ کہتے ہیں کہ نبی صادق ایک ہوتا ہے اور وہ بار بار آتا رہتا ہے۔(۲۳۳)دراصل يبود يوں في شيعوں كے اندراس خيال اور تصور كوشامل كيا تا كماسلام كى بخ کنی کی جاسکے اس کے مضبوط قلعوں میں شگاف ڈالا جائے اور تا کہ ہمیشہ کیلئے دجانوں اور كذابول كاراسته كل جائے أنبيس اپني نبوت كى تروج اور جھوٹے دعوؤل كو ثابت كرنے كاموقع مل سکے تاکہ وہ مسلمانوں کواسلام کے محفوظ قلعے ہے نکال کر کفراورار تداد کے گمراہ جنگلوں میں ڈال دے۔ تاکہ وہ ملمانوں کوصادق الصدوق اور الامین کی پاک صاف شریعت ہے وور کرسکے۔ تا كەدە فتنے فسادات كوپھىلاسكىن \_مسلمانو س كى جمعيت اوراتحادكو يارە يارە كرسكىن مسلمانو س ميس اختلاف کے پیج بوسکیں اورمسلمانوں کے شان وشوکت کا خاتمہ کرسکیں۔ تا کہ وہ نور کے اس بیل رواں کا راستہ روک سکیس اوراس کے راستے میں کا نئے اور کیلیں بچھا سکیس ۔ بیعقا کد بالکل اللہ تعالیٰ کے احکام سے معارض اور مخالف ہیں۔احادیث نبویہ بھی اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ جن بہودہ عقائد کے قائل بیصونی ہیں'ان کی کوئی حقیقت نہیں ختم نبوت کے بارے میں قرآن پاک میں واضح آبات موجود بن الله باک نے ارشاد قربایا" ماکان محمد ابا احد من رجالکم ولكن رسول الله و خاتم النبين" (٢٣٥)

ايك اورمقام پرارشاوفر مايا:"اليوم اكملت لكم دينكم واتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الاسلام دينا"(٢٣٦)

ا*ی طرح ایک اور مقام پرفر*مایا"وما ارسلناک الا کافة للناس بشیرا و نذیرا و لکن اکثر الناس لا یعلمون"(۲۳۵)

ایک اور مقام پر فرمایا"قل یاایها الناس انی دسول الله الیکم جمیعا" (۲۳۸) احادیث میں بھی اس کا ذِکر واضح طور پر ملتا ہے۔ حضور ؓ نے ارشاد فرمایا" میں خاتم النہین ہول میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا۔" (۲۳۹)

ای طرح حضور کے فرمایا''میں آخری نبی ہوں اور میری مجد آخری مجد ہے۔'(۲۲۰)

ایک اور مقام پر فرمایا''میری اور مجھ سے پہلے انبیاء کی مثال ایسی ہے جیسے ایک کل ہو کہ اس
کی تغییر بڑی خوبصورت ہے گراس میں ایک اینٹ کی جگہ خالی ہے۔ دیکھنے والے اس کے خسن اور
خوبصورتی کو بہت پسند کرتے ہیں گر انہیں اس اینٹ کی خالی جگہ جرائگی میں ڈال دیتی ہے' میں
نے اینٹ کی اس خالی جگہ کو پر کر دیا۔ اب وہ عمارت میرے ذریعے عمل ہوگئی اور میرے ذریعے
ہی رسالت بھی ختم ہوگئی۔'(۲۲۱)

اس طرح کی بہت کی احاد ہے اور بھی ہیں جواس معنی پر دلالت کرتی ہیں کین صوفی اس کے برعکس کلام اللہ اور کلام نبوی ہے اعراض کرتے ہوئے اسلام کے مشہورا در معروف راستے ہے ہے۔ کر ایک نیا نقط نظر پیش کرتے ہیں۔ چنا نچہ ان کے شخ اکبر ابن عربی کہتے ہیں ''نبوت ام الکتاب میں جمع ہے۔ ام الکتاب کی کنجی ہم اللہ الرحمٰن الرحیم ہے۔ نبوت مخلوق کے درمیان قیامت تک جاری رہے گی۔ اگر چہ شریعت ختم ہو چکی ہے۔ شریعت تو نبوت کے اجزامیں سے ایک جزو ہے۔ اس دنیا سے خدا کی اخبار او منقطع ہوجا کی افران منقطع ہوجا کیں تو انسان کی روحانی غذا ختم ہو جائے اور اس کی بقا اور وجود مشکل ہوجائے۔ اس کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں'' آپ کہد و بینے کہ اگر سے مندر بھی خدا وند کی تعریف کیلئے ہیا ہی بنائے جا کمیں تو میں موں سے ہے۔ اس کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں'' آپ کہد و بینے کہ اگر سے مندر بھی خدا وند کی تعریف کیلئے سیابی بنائے جا کمیں تو ہو جا کیں گر کھا ہے رہیے ختم نہیں ہوں سے ہمندر ختم ہوجا کیں گر کھا ہے رہیے ختم نہیں ہوں

گے۔'ای طرح''اگرز مین کے سارے درخوں کو تلم بنالیا جائے اور سمندر سیابی تو خدا کے کلمات اور تعزیف نیس ہوں گے۔''ہمیں خدا تعالی نے یہ بھی بتایا کہ اللہ تعالی جب کسی چیز کو معرض اور تعربی ان اچاہے ہیں تو اس کیلئے فظ کلم کن فرماتے ہیں' تو یہ کلمات منقطع نہیں ہوتے' اب بھی جود میں ان ناچاہے ہیں تو اس کیلئے خدا کا کلم کن بی چلتا ہے۔ ریتو نبوت کا صرف ایک حصہ ہے جو ختم نہیں ہوتا ' مرف ایک حصہ ابھی تک ختم نہ ہوا تو باتی اجزا کے بارے میں آپ کا کیا خیال ہے۔'' (۲۲۲)

ان ہفوات کوائن عربی اپنی کتاب الفتو حات المکیہ میں نقل کرتا ہے۔ اس فتو حات کے بارے میں صونی ہمیشہ رطب اللسان رہتے ہیں' بعض صوفیوں نے اشعار کے ذریعے اس کتاب کی جوتعریف نقل کی ہے وہ کچھ یوں ہے: میرے شخ کی فتو حات ایسے عجیب کلام پر مشتمل ہے جنہیں نفیس علوم نے لباس کے طور پرڈھانیا ہوا ہے اس لئے تعجب کی کوئی بات نہیں

ان علوم کے حوالے ہے ہماری اشتہا بڑھتی ہی جاتی ہے اس کے حصول کیلئے ہماری کوششیں جاری رہتی ہیں خدااش کے اکبر کا بھلا کرے

آج بھی مجالس اس کے سانسوں کے سہارے زندہ ہیں۔''

ان عقائد کی وجہ سے گراہی کی بنیاد پڑی اور نبوت کے جھوٹے وعویداروں نے بھی انہی چراگاہوں میں منہ مارا مثلاً غلام احمد قادیانی 'کذاب' دجال' وہ بھی ابن عربی کے اس کلام سے استشہاد کرتا ہے۔ (۲۲۳) اس کے علاوہ جو دجال اور کذاب بین وہ بھی اس طرح کی تاویلات بیش کرتے رہتے ہیں 'حالا نکہ حضور گنے واضح طور پران کے بارے میں فرما دیا ہے'' قیامت اس بیش کرتے رہتے ہیں 'حالا نکہ حضور گنے واضح طور پران کے بارے میں فرما دیا ہے'' قیامت اس دفت تک قائم نہیں ہوگی جب تک تمیں دجال دنیا میں نہ آئیں' ان میں سے ہرا یک یہ دعویٰ کرے گا کہ وہ اللہ کارسول ہے' حالا تک میں خاتم النہین ہوں' میر یہ بعد کوئی نہیں آئے گا۔'' (۲۲۲۲)

ابن عربی اس کے برعس کچھاور کہتا ہے۔ ندکورہ بالا کتاب فتو حات میں ہی وہ کھتا ہے

"اس باب میں بہت ی ایس با تیں بھی شامل ہیں جنہیں اللہ کے بہت مقرب بندے ہی سمجھ سکتے

ہیں۔ وہ مقرب بندے جواپنے زیانے میں گویا انبیاء کی طرح ہیں۔ نبوت کے زیانے میں انبیاء

جس مقام پر فائز تھاب بیاس مقام پر فائز ہیں اور بینبوت عامہ ہے۔ وہ نبوت جو حضور کے

وجود کے ساتھ ختم ہوگئ تھی وہ شریعت والی نبوت تھی۔ حضور گی شریعت کو اب کوئی اور شریعت کن نبیس کر سکتی اور اس شریعت میں کی بیشی کی بھی کوئی گئجائش نبیس ہے۔ یہی مطلب حضور کی اس خدیث کا اور نبیس کر سکتی اور اس شریعت میں کی بیشی کی بھی کوئی گئجائش نبیس ہے۔ یہی مطلب حضور کی اس حدیث کا ہے کہ رسالت اور نبوت حتم ہوگئ اب میرے بعد منہ کوئی رسول آئے گا اور نبی کوئی نبی آئے گا جومیر کی لائی ہوئی شریعت کا مخالف ہو بلکہ وہ میر ک شریعت کے تحت ہی ہوگا۔ بیدہ نبیس آئے گا جومیر کی لائی ہوئی شریعت کے تحت ہی ہوگا۔ بیدہ نبیس آئے گا جومیر کی لائی ہوئی شریعت کے تحت ہی ہوگا۔ بیدہ نبیس آئے گا وہ میر کی ہوں ابھی بھی باتی ہے۔ "( ۲۲۵ )

 دیگرمسلمان اس میں شامل نہیں ہیں۔ بعض رسول ایسے ہیں جنہیں اپی امت پر کئی اعتبار سے خصوصیت اور فضیلت خصوصیت اور فضیلت خصوصیت اور فضیلت عاصل نہیں ہے۔ ای طرح اولیاء ہیں' ان میں سے پھی انبیاء ہیں' اینی انہیں خاصۂ اس علم سے نواز اللہ عنی انہیں خاصۂ اس علم سے نواز اللہ بی ان کو تکم اللہ ن طرف سے ہوتا ہے اور گیا جو نبی کے علاوہ کسی کو حاصل نہیں ہوتا۔ بیا علم اللہ ہے' ان کو تکم اللہ ن طرف سے ہوتا ہے اور فرشتوں جسیا مقام انہیں ماتا ہے۔ اس لئے اللہ تعالیٰ نے نبی شریعہ یعنی حضرت موکی نیلیہ السلام کو فرمایا" مالم تعدط بعد حبواً" وہ چیزیں جس کا اعاطم تمہاراعلم نہیں کر سکتا۔ حال تکہ وہ کلیم اللہ تصرف فرمایا" ممالم تعدد نے کشتی کو ڈیویا' غلام کو تل کیا' دیوارگرادی اور بیسب پھے تھم خداوندی کے مطابق تھا۔ دسرت خضرت خضر علیہ السلام کے ہاتھوں شتی کو تباہ کیا' غلام کو اس کے فات کو تباہ کیا' غلام کو قلم دیں۔ نور ایک کا دور نیس میں دھنماد ہیں۔ نام کو اور شتے کو تکم دیں۔ نور وہ تکم خداوندی کے مطابق کی شہر یا آبادی کو زمین میں دھنمادیں۔ ' ۲۳۲ کا

فرعانی بھی ابن عربی کی طرح کہتا ہے'' ولایت امور حقہ کے ذریعے مخلوق کے معاملات میں تصرف کا نام ہے۔ حقیقت میں ولایت باطن نبوت ہے۔ نبوت تو ظاہری خبر کے اطلاع کا نام ہے اور اس کا باطن میے کہ نفوس کو ان احکام پڑمل کرنے کیلئے تیار کرنا۔ نبوت انبساء یعنی خبریت کے اعتبار سے ختم ہوچک ہے ، کہ محمد کے بعد کوئی نبی نبیس آئے گا۔ مگر نبوت اپنے باطن یعنی ولایت اور تصرف کے اعتبار سے دائم ہے۔'(۲۲۷)

ولایت کے اعتبار سے صوفیوں کے میں عقیدے ہیں جوسراسراسلامی تعلیمات کے منافی اور خالف ہیں۔ سراسر کفر ہیں ارتداد کو خالف ہیں۔ سراسر کفر ہیں ارتداد کو شامل ہیں۔ سراسر کفر ہیں ارتداد کو شامل ہیں۔ یہ سارے خیالات شیعوں اور یہود یوں سے لئے گئے ہیں۔ یہی بات واضح ہے کہ معوفی ولی کو صرف نبوت اور ولایت کے مقام پرنہیں پہنچاتے بلکہ بیعوں کی طرح وہ ولی کو نبوت محتمام اوصاف سے بھی متصف قرار دیتے ہیں۔ جس طرح شیعہ اپنے اماموں کیلئے نبوت والے اوصاف ہیان کرتے ہیں ای طرح صوفی بھی ان سارے اوصاف کو بیان کرتے ہیں ای طرح صوفی بھی ان سارے اوصاف کو بیان کرتے ہیں ان اوصاف

میں سے ایک مشہور وصف عصمت یعنی معصوم ہونا ہے۔

إب

## عصمت اولياء

انبیاءاوررسولوں کیلئے تو عصمت ضروری ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام پہنچانے میں کسی غلطی کا شکار نہیں ہوتے۔ ان سے اللہ رب العزت کے اوامر دنواہی کی پیکیل میں خطا او نلطی کا صدور نہیں ہوتا' وہ اس طرح کی غلطیوں سے معصوم لیعنی پاک ہوتے ہیں۔ وہ اللہ کے احکام کو مخلوق تک صحیح اور مکمل پہنچاتے ہیں۔ ان پر فرشتوں کا نزول ہوتا ہے' ان کی کہی ہوئی بات وئی ہوتی ہے۔ وہ بھی بھی ہوئی اور خواہشات نفسانیہ کے تابع نہیں ہوتے' اس لئے نبی کی ہر بات اور امر کا اتباع ضروری ہے کیونکہ وہ خطا اور غلطیوں سے پاک ہیں۔ اگر ان سے غلطی یا خطا کا احتمال ہوتا تو بھی بھی شریعت اور نبوت کا سلسلہ قائم نہ ہوتا۔ غلطی اور خطا کی وجہ سے نبوت اور شریعت کا سارا ڈھانچہ ہی مشکوک ہو جاتا۔

شیعہ اپنے اماموں کیلئے انہیاء کی طرح معصومیت ثابت کرتے ہیں' انہوں نے امام کیلئے ایک اور مقام لینی معصومیت کا مقام تخلیق کیا۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں'' امام کیلئے ضروری ہے کہ وہ معصوم ہو۔'' (۲۲۹۹)

ابن بابوبیاتھی جوشیعہ کے ہاں صدوق کے نام سے مشہور ہے وہ کہتاہے'' انبیاءُ رسل اسمہ اور ملائکہ علیہ السلام کے بارے میں ہمارا تعقیدہ یہ ہے کہ وہ معصوم اور ہرگندگی سے پاک ہوتے ہیں وہ بھی بھی گنا وصغیرہ یا کبیرہ کا ارتکا بنہیں کرتے ۔ حکم خداوندی کی نافر مانی نہیں کرتے 'جو حکم ویا جائے اس پڑمل کرتے ہیں ۔ پس جو خص ان کی عصمت کو ان کے معصوم ہونے کو تسلیم نہ کرے ، گویا وہ ان کے مقام اور مرتبہ سے واقف نہیں ہے۔ جو ان کے مقام اور مرتبہ سے واقف نہیں ہے۔ جو ان کے مقام اور مرتبہ سے واقف نہیں ہے وہ کا فرہے ۔ اس لئے ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ وہ معصوم ہیں اور کمال کمام اور علم کی صفات سے ابتدا

ے آخرتک متصف ہیں ان صفات میں ان ہے بھی کی کوتا بی نہیں ہو کتی۔ ' ( ۲۵ )

مشہور شیعہ محدث للابا قرمجلسی کہتا ہے' امام کیلئے دوسری شرط یہ ہے کہ وہ معصوم ہو۔امامیکا اس امر پر اجماع ہے کہ امام بھی نہی کی طرح ابتدائے زندگی سے لے کر آخر تک تمام گنا ہوں' صغیرہ و کبیرہ سے پاک ہوتا ہے اور اس بارے بہت کی احادیث بھی وارد میں۔'(۲۵۱)

میہ لکھنے کے بعد ملابا قرمجلس نے بہت ی جھوٹی حدیثیں نقل کیں جن کی نسبت حضرت علیؓ اور ان کی اولاد کی طرف کی مثلاً ایک حدیث وہ ہے جسے ابن بابویہ لقمی حضرت عبداللہ بن عباسؓ کے حوالے سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' میں نے حضور گویہ فرماتے ہوئے سنا کہ میں' علیٰ حسن اور حسین اور حسین کی اولا دہیں سے نوافراویا کی اور معصوم ہیں۔'' (۲۵۲)

مفید نے اپنی کتاب الا مالی میں جعفر بن محمد کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ اللہ تعالی نے ہماری ولایت کوفرض قر اردیا ہے ہمارے ساتھ محبت کوواجب قر اردیا ہے اللہ کی قسم ہم کوئی بات بھی اپنی طرف سے نہیں کہتے ہیں جو ہمیں ہمارارب کے طرف سے نہیں کہتے ہیں جو ہمیں ہمارارب کے ۔'' (۲۵۳)

این بابویدائی کتاب 'الخصال' میں آیت 'الاینال عهدی الطالمین' کی تغیر کرتے ہوئے کا سے تابت بیہوا کدامام معصوم ہی ہوتا ہے اور یہ بات ہمیں قرآن پاک کی آیت کے ذریعے معلوم ہوتی ہے۔' (۳۵۴)

ای طرح مختلف صوفی بھی اپنا اولیاءاورا کا برکے بارے میں بہی عقیدہ رکھتے ہیں۔
موقعہ کی مناسبت ہے ہم شیخ الاسلام ابن تیمیہ کا ایک قول نقل کرنا چاہیں گے ہوانہوں نے
شیعہ کے بارے میں کہاہے'' رافضی شیعہ ہرمعالے میں غلوکرتے ہیں ان میں نے بعض ایسے ہیں
جنہوں نے حضرت علی کے بارے میں خدائی کا دعویٰ کیا' بیلوگ عیسا ئیوں ہے بھی بدتر ہیں' کچھ
ایسے ہیں جنہوں نے حضرت علی کیلئے نبوت کا دعویٰ کیا۔ ظاہر بات ہے کہ جو شخص حضور گے بعد
نبوت کو ٹابت کرنے کی کوشش کرے تو وہ گویا مسلمہ کذاب اور اس طرح کے اور جھوٹے لوگوں کا
سامتی ہے۔حضرت علی جلیل القدر صحالی ہیں اور شیعوں کی ان افتراء پر دازی اور جھوٹ ہے بری

ہیں۔اس کے مقالبے میں بعض لوگ ایسے ہیں جنہوں نے اپنے لئے نبوت کو ثابت کیا مثلاً مسلمہ کذاب وغیرہ۔

المى شيعة حضرت على كى امامت كوتابت كرتے بين اوراس كے ليے كى اتوال ادرنصوص كا ذكر كرتے بين كہتے بين كه وہ معصوم بين ان كا وال دبھى معصوم بين كوئى دراصل شركت فى غصب كيا عالا نكدان باتوں كا حقيقت سے كوئى تعلق نہيں ہے۔ عصمت كا دعوى دراصل شركت فى المدوت ہے۔ معصوم كہر كروہ امام كوبھى نبى كے برابر لاتے بين اس لئے كہ معصوم كا اتباع بربات بين واجب ہوتا ہے اوراس كى مخالفت جا تر نہيں ہوتی ۔ بيا نبيائے كرام عليہ السلام كا خاصہ ہے اور قر آن پاك نے ہميں بھى اى كا تكم ديا۔ چنا نچ اللہ تعالى فرماتے ہيں "قو نوا آمنا باللہ و ما انزل الينا و ما انزل الينا عصمى و اسمعيل واسحق و يعقوب و الاسباط و ما او تى موسى و عسمى و ما او تى النبيون من ربھم لانفرق بين احد منهم و نحن له مسلمون"

ہمیں سے کم دیا گیا ہے کہ ہم سکیس کہ نبیوں کو جو کھودیا گیا ہم اس پرایمان لاتے ہیں چنا نچہ اللہ یا کا ارشاد ہے" آمن الرسول بما انزل البه من ربه والمومنون کل آمن بالله وملائکته و کتبه ورسله لا نفرق بین احد من رسله وقالوا سمعنا واطعنا غفرانك ربنا و البك المصيرا لك اور مقام پر فرمایا "ولكن البر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبين "ايمان لا ناان چيزوں پر جے ديگرانميائي كرام عليا السلام لے كر آئے علم خداوندى ہے خدائے ہمیں اسے شلیم كرنے اوراس پر ایمان لانے كا تكم دیا ہے اوراس پر مسلمانوں كا اتفاق ہے كہ ہر نبی پر ایمان لا ناواجب ہے بوقتی كی كا بھی انكار كرے گاوہ كافر ہے اور جو كسى ایک نبی كا بھی انكار كرے گاوہ كافر ہے اور جو كسى ایک نبی كا بھی انكار كرے گاوہ كافر ہے اور جو كسى ایک نبی كا بھی انكار كرے گاوہ كافر ہے اور جو كسى ایک نبی كا بھی انكار كرے گاوہ كافر ہے اور جو كسى ایک نبی كا گھی انكار كرے گاوہ كافر ہے اور جو كسى ایک نبی كا گلی دے گا علی خال می ان کا اس پر اتفاق ہے كہ وہ واجب القتل ہے۔

میت مصرف انبیائے کرام کیلئے ہے انبیاء کے علاوہ کی اور کیلئے نہیں ہے جاہے وہ اولیاء کی علاوہ کی اور کیلئے نہیں ہے جاہے وہ اولیاء کی علاء ہوں یا کوئی اور جو محض رسول اللہ کے بعد کسی کے بارے میں معصومیت کاعقیدہ رکھتا ہے اس کا مطلب میہ ہے کہ اس کے مطابق اس محض کی باتوں کو ماننا بھی ضروری ہے گویا اس نے حکما اس محض کو نی تسلیم کرلیا 'اگر چہ نبی کا لفظ ان کیلئے نہیں بولا۔ ظاہر ہے کہ جوالیا عقیدہ رکھتا ہے مکما اس محض کو نبی تسلیم کرلیا 'اگر چہ نبی کا لفظ ان کیلئے نہیں بولا۔ ظاہر ہے کہ جوالیا عقیدہ رکھتا ہے

وہ اپنے آئمہ اور بنی اسرائیل کے اغبیاء کے درمیان کوئی فرق نہیں کر رہا، جنہیں تو رات کے احکام پر چلنے کا تھم تھا۔صوفیوں میں سے بھی بہت سے غالی اور متعصب اپنے شخ کے بارے میں اس طرح کے خیالات رکھتے ہیں' کہتے ہیں کہ شیخ محفوظ ہوتا ہے اور تمام احکامات میں وہ شیخ کے اتباع اور اس کی بات ماننے کولازم قرار دیتے ہیں ٔ حالا نکہ ریطریقہ شیعوں اساعیلیوں اور عیسائیوں کا ہے۔ان كالين امام بارے ایسے خیالات ہیں' وہ اپنے آئم كرمعصومین سمجھتے ہیں۔ ابن تو مرت جس نے مہدی ہونے کا دعویٰ کیا تھا' اس کے بیرو کاربھی ابن تو مرت کے بارے میں یہی کہتے تھے کہ وہ معصوم ب بلك جعدك خطب مين وه بيالفاظ بولاكرت تح "الامام المعصوم المهدى المعلوم"اس طرح كے الفاظ بول كرگويا كروه اين امام كى تعريف كياكرتے تھے مشہور ہے كه جوابن تومرت کے معصوم ہونے کا اٹکار کرتا اس کے پیروکارائے آل کردیتے۔ سیرسب باتیں دین اسلام م كتاب وسنت اورسلف امت كے اجماع كيخلاف ہے اس لئے كه الله تعالىٰ تو واضح طورير فرمات ين "اطيعوا الله واطيعوا الرسول واولى الامر منكم فأن تنازعتم في شي فردوه الى الله والرسول" خدائے ہمیں بیتھم دیا ہے کہ جب کی معاطے میں اختلاف ہو جائے تو اللہ اور اللہ کے رسول کی طرف رجوع کیا جائے۔رسول کے علاوہ اگر کسی اور محض کومعصوم مان لیا جائے تو اس سے بیدلازم آئے گا کہ تنازع اور جھڑے کی صورت میں اس کی طرف بھی رجوع کیاجائے اس لئے کہ جومعصوم ہوتا ہاس کی بات کی تائید کرنی ہوتی ہے۔خداتعالی نے اس کے بارے میں داشتح کردیا ہے کہ جواللہ اوراس کے رسول کی نافر مانی کرے گا تو اس کیلیے جہنم کی آگ ہوہ اس میں ہمیشہ رہےگا۔

قرآن پاک نے مختلف مقامات پرہم پریہ بات واضح کردی کہ جورسول اللہ کی اطاعت کی شرط کرے گا وہ خوش بخت اور اہل سعادت میں سے ہوگا۔ اس میں کسی اور معصوم کی اطاعت کی شرط نہیں ہے۔ جورسول اللہ کی نافر مانی کرے گا' تواس کے بارے میں او پروعید گزر چکی ہے۔ یہ وعید اللہ اور اللہ کے رسول کے علاوہ کی اور محض کی نافر مانی کیلئے نہیں ہے۔ جو شخص کسی اور کو بھی اس مقام پر فائز کرتا ہے تو گویا وہ اسے مقام نبوت کے برابر لاکھڑ اکرتا ہے تو اسلامی تعلیمات کے

مطابق اللہ تعالیٰ نے نبی کے ذریعے الل جنت اور اہل جہنم کی تفریق کی اور نبی نے آگر بی ہمیں اہرار اور فجار کے بارے میں بتایا نبی کی تعلیمات ہی حق اور باطل کے درمیان حدِ فاصل جی البذا مدارسعادت اور نجات نبی کی اتباع ہے جو اتباع کرے گا وہ کامیاب اور جو مخالف کرے گا وہ بد بحت اور شق کہلائے گا۔ بید مقام اور مرتبہ نبی کے علاوہ کسی اور شخص کیلئے نہیں ہے صرف نبی بی معصوم ہوتا ہے اس لئے کہ وہ اپنی طرف سے کوئی بات نہیں بتاتا بلکہ وہ جو کچھ کہتا ہے وہ اللہ پاک کی طرف ہے وہ اللہ پاک

ای بات کو بیان کرتے ہوئے شخ الاسلام کھتے ہیں کہ صوفیاء بھی اپ اولیاء کے بارے ہیں وہی عقیدہ رکھتے ہیں جوشیعہ اپ الممول کے بارے میں رکھتے ہیں بعنی صوفیاء اپ رہنماؤں کو بعض دفعہ خدائی صفات بیان کرتے ہیں اور بعض دفعہ وہ ان کیلئے ایک صفات بیان کرتے ہیں جو انہیائے کرام کا خاصہ ہیں۔ اگر چہان کی بھر پورکوشش یہ ہوتی ہے کہان کی شیعوں کے ساتھ مثا بہت ظاہر نہ ہواس کیلئے وہ کی مقامات پران کی اصطلاحات سے مختلف اصطلاحات استعال کرتے ہیں اس کے باوجودا گرعقا کرکا گہری نظر سے جائزہ لیا جائے تو بادی النظر میں ہی کئی مشترک جین اس کے باوجودا گرعقا کرکا گہری نظر سے جائزہ لیا جائے تو بادی النظر میں ہی کئی مشترک جین سے تی الفظ کو بھرجاتا ہے۔ چنا نچے صوفیاء میں سے بی ایک یوں کہتا ہے:

''موحدین کوجس طرح القاء ہوتا ہے اس کی صورت بیہوتی ہے کہ ان کی فکر ُلطیف شکل میں پرواز کرتی ہے اس کی پرواز اتنی بلند ہوتی ہے کہ وہ انتہائی بلند مقاموں پہ جائے حضرتِ حِن کی تجلیات میں ہے سب ہے اونی جیلی تک پہنچتی ہے وہ انتہائی بلند مقاموں پہ جائے دو مقل در عقل بیر عالم میں ہے سب ہے اونی جیلی تک پہنچتی ہے وہ اس اس پر نزول تھم ہوتا ہے 'یول عقل در عقل بیر عالم رسی تک خقل ہوتی ہے وہ خیر البشر گئی ہے وہ خیر البشر کی عقل ہوت ہے ۔ وہ عقل جوسب ہے پہلے عکم خداوندی کا اکتساب کرتی ہے وہ خیر البشر کی عقل ہے۔ بیٹھن فکر کے اعتبار سے صحت کے اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہوتی ہے اس فکر سے مالکانی ولایت فکر صاصل کرتے ہیں 'چنا نچہ مقام نبوت اور مقام ولایت دوعلی حدہ مقامات کی شکل اپنا لیتے ہیں اور دونوں کا خاصہ یہ ہے کہ آئیں احکام حق تعالیٰ کی جانب سے ہی حاصل ہوتے ہیں ۔'' (۲۵۲) اس عبارت ہیں شخ اکبر نے صوفیاء کیلئے عصمت کا لفظ استعال کیا ہے کہ جس طرح انبیاء

معصوم ہوتے ہیں اس طرح اولیاء بھی معصوم ہوتے ہیں' گویادونوں کے درمیان کوئی فرق نہیں ہے' حالانکہ اسلامی تعلیمات کے مطابق انبیاء اولیاء کے درجے بہت بالاتر ہوتے ہیں کیونکہ وہ اللہ پاک کی طرف سے برگزیدہ اور منتخب ہوتے ہیں اور انبیاء کی منزل اور مقام کو مقل سمجے نہیں پاتی۔ ایک اور مقام پرشنے اکبرابن عربی لکھتے ہیں' امام باطن یعنی ولی کی شرائط میں سے ایک شرط یہ بھی ہے کہ وہ معصوم ہو۔ اگروہ معصوم نہیں ہوگا تو اس مقام پر فائز نہیں ہوسکتا۔' (۲۵۷)

ای بات کومختلف الفاظ کے ساتھ ابواکسن شاذلی لکھتا ہے'' قطب کے خواص میں ہے ایک

خاصیت بیہ کہ اللہ تعالیٰ اسے رحمت عصمت خلافت اور نیابت نے نواز تے ہیں۔ '(۲۵۸)

ایک اور مشہور صوفی ابوعبد الرحمٰن السلمی اپنی کتاب ' طبقات الصوفیۃ ' ہیں ابو بکر محمہ الدیوری سے نقل کیا ہے کہ ان سے صوفی کے بارے میں پوچھا گیا کہ اس کی علامت کیا ہوتی ہے ؟ تو انہوں نے کہا کہ وہ صرف ضروری امور میں معروف رہتا ہے اور غلطیوں سے معصوم ہوتا ہے ۔ (۲۵۹)

و ڈاکٹر عبد الحکیم محمود نے ایک اور مشہور صوفی ابو بکر الواسطی المتوفی 000 ھے نقل کیا ہے کہ اس نے صوفیوں کی تین اقسام بیان کی ہیں' ان کا کہنا ہے ''لوگ تین قسم کے ہیں' پہلا طبقہ تو وہ ہے جن پر اللہ تعالیٰ نے انوار ہدایت کی بارش کی' یہ کفر شرک اور نفاق سے معصوم ہوتے ہیں۔ دوسرا طبقہ وہ ہے جن پر اللہ تعالیٰ نے اپنی عنایتوں کی بارش کی' یہ صغیرہ اور کبیرہ گنا ہوں سے معصوم ہوتے ہیں۔ 'ور اللہ تعالیٰ نے اپنی کفایت کے ذریعے احسان کیا' یہ لوگ غلط خیالات اور گھٹیاں حرکتوں سے معصوم ہوتے ہیں۔'' (۲۲۹)

عبدالقاہر سہروروی اپنی کتاب ''عوارف المعارف'' میں لکھتے ہیں '' شیخ کی حشیت اپنی مریدین کیلئے ایسے ہوتی ہے کہ وہ ان کے رازوں کا امین ہوتا ہے' جس طرح جبر یل علیہ السلام وحی کے امین تھے۔ جبر یل علیہ السلام وحی میں خیانت نہیں کرتے تھے'ای طرح شیخ بھی اپنے مریدین کے رازوں میں خیانت نہیں کرتا اور کسی پران کو ظاہر نہیں کرتا۔ جس طرح حضوراً پی خواہشات کے مطابق کلام نہیں فرماتے تھے' شیخ بھی ظاہری اور باطنی ہراعتبار سے حضور کا اتباع کرنے والا ہوتا ہوتا کے اس لئے وہ بھی نفسانی خواہشات کے پیھیے نہیں چلا۔' (۲۱۱)

نیز''عارف الله کےعلوم کا مخزن ہوتا ہے جو رب العالمین کے اسرار کا امین ہوتا ہے۔ عارف اگر چہدہ بددی یادحثی ہو پھر بھی دہ عقل ادرعلم کا منبع ہوتا ہے۔''(۲۲۲) نیز''عارف ادر دلی معصوم ہوتے ہیں اس لئے کہ دہ حق تعالیٰ کی گود میں گویا بچوں کی طرح ہوتے ہیں۔''(۲۲۳)

> ''وہ مشفق باپ کی طرح ہے۔''(۲۲۳) یا''گود میں معصوم بچے کی طرح ہیں۔''(۲۲۵)

نیز''دہ اللہ کے حکم کے ساتھ ہی قائم ہوتے ہیں' اللہ تعالیٰ ان کے امور کا تکہبان ہوتا ہے جب دہ کوئی نیکی کا کام کرتے ہیں تو ٹو اب کی امیر نہیں رکھتے' اس لئے کہ وہ اپنے آپ کواس کا اہل نہیں جھتے ۔ اور اگر ان سے کوئی غلطی یا سہو ہو جائے تو دیت سر پرست پر آتی ہے۔ وہ اللہ کے علادہ کسی پر بھی نظر نہیں رکھتے ہے تی ہو یا نری ہر حال میں ان کی نظریں خدا پر ہی تکی رہتی ہیں۔ ہیب اور خوف کی وجہ سے انہیں بات تک کرنے کی ہمت نہیں ہوتی ۔ ان کی سب سے بری خواہش اللہ کا قرب اور اللہ کا انس حاصل کرنا ہے۔'' (۲۲۲)

نيزيه كه "وه شيطان يا بليس كؤبين جانته ـ " (٢٦٧)

نیز''اللہ تعالیٰ نے ان سے زیادہ کسی بھولے اور معصوم شخص کو پیدانہیں کیا' اگر اللہ انہیں شیطان سے بناہ ما نگنے کا تھم نہ دیتا تو وہ کبھی بھی اس سے بناہ نہ ما نگتے۔'' (۲۲۸)

بعض دفعہ صوفی اپنے بزرگوں کیلئے معصوم کی بجائے محفوظ کالفظ استعال کرتے ہیں۔جس طرح شیعہ اپنے اماموں کیلئے معصوم کالفظ استعال کرتے ہیں تو ان سے فرق ظاہر کرنے کیلئے وہ لفظ محفوظ کا استعال کرتے ہیں' لیکن مرادودنوں کی ایک ہی ہوتی ہے'چنانچہ کہتے ہیں''دلی کی شرائط میں سے بیہ ہے کہ وہ محفوظ ہے' جیسا کہ نمی کی شرائط میں سے ہے کہ وہ معصوم ہو۔''(۲۱۹)

اس کئے کہ حق تعالی انہیں معاملات میں تصریف کا اختیار دیتا ہے'' ولی اللہ کے وظائف اور سوافقات میں تصریف کرتا ہے' جنانچیوہ اللہ کی جانب سے گنا ہوں سے محفوظ ہوتا ہے'' (۱۷۰) اور میر کند اس کیلئے سارے معاملات ایک جیسے ہی ہوتے ہیں' اس کی حرکات وسکنات حق

257\_\_\_\_\_\_ التفوف

تعالیٰ کے احکام کے موافق ہوتی ہیں۔"(ا۲۷)

نیز'' انبیاء کی عصمت اور اولیاء کی حفاظت پراللہ پاک کی طرف سے لطا کف اور ججتیں اتنی ہیں کہ بیان وشار سے باہر ہیں۔''(۲۷۲)

ای طرح کامفہوم قشری نقل کرتا ہے''ولی کے دومعنے ہوتے ہیں'ایک تو یہ کہ یفتیل کے وزن پر ہے'اورمفعول کے معنے ہیں ہے' یعنی جس کے معاملات کو اللہ تعالیٰ سنجال لیں' چنانچہ قرآن پاک ہیں اللہ پاک فرماتے ہیں''و ھو یتو نی الصالحین''ایے فیض کو اللہ تعالیٰ ایک لیے کیلئے بھی اس کفش کے حوالے نہیں کرتے' بلکہ اس کے امور و معاملات کی تگہباتی فرماتے ہیں۔ دوسرا بید کہ نفظ ولی فعیل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے اور یہ فاعل سے ہے' یعنی جو اللہ ک عبادت اور اطاعت کا متولی ہوتا ہے۔ چنانچہ اس کی عبادت اور اطاعت کا متولی ہوتا ہے۔ چنانچہ اس کی عبادت تولی کی بنیا و پر چاتی ہے' لہذا اس میں کی عبادت اور اطاعت کا متولی ہوتا ہے۔ چنانچہ اس کی عبادت تولی کی بنیا و پر چاتی ہے' لہذا اس میں کی کہی موقع پر نا فرمانی اور معصیت کا دخل نہیں ہوسکتا۔ یہ دونوں وصف ولی کیلئے بنیا دی ہیں۔ ولی کیلئے ضروری ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے احکام کو کھل اور اتم طریقے پر قائم کرے اور خلوت وجلوت میں اللہ تعالیٰ اس کی حفاظت فرمائیں گے۔'' (۲۲۳)

ای طرح کہا گیا''اگر کوئی شخص یہ بو چھے کہ دلی کامعتی کیا ہے؟ تو اس کا جواب ہیہ ہے کہ یہ لفظ دومعنوں میں استعال ہوسکتا ہے ایک تو یہ کہ پیلفظ فعیل کے وزن پر مبالغہ کا صیغہ ہوا در فاعل کے معنی میں ہو جسیسا کہ جس کی اطاعت اور عبادت اللہ کی جانب سے تولی کے طور پر چل رہی ہو لہٰذا اس میں معصیت کا خلل واقع نہیں ہو سکتا۔ یہ بھی جائز ہے کہ دہ فعیل کے وزن پر بمعنی مفعول کے ہو۔ جسیسا کوفیتل مقتول کے معنی میں سکتا۔ یہ بھی جائز ہے کہ دہ فعیل کے وزن پر بمعنی مفعول کے ہو۔ جسیسا کوفیتل مقتول کے معنی میں اور جرتے مجروح کے معنی میں آتا ہے۔ اگر اس معنی کا اعتبار کیا جائے تو اس سے مراد یہ ہوگا کہ جس کے معاملات کا خداتعائی بھی ہان ہو جائے اور اللہ تعائی اسے اپنی تھا ظت و حراست میں رکھے' پنانچ کسی بھی موقع پر اس کے دِل میں وسوسداور شبد داخل نہیں ہوتا۔ وہ اللہ یاک کی جانب سے دی ہوئی تو فیتی کی وجہ سے اطاعت پر قاور ہوتا ہے۔ انہی لوگوں کے بارے میں اللہ یاک کا فر مان ہے وہوں یتو نی الصالحین ''وھو یتو نی الصالحین ''(۲۵ میں کے)

اس طرح تھیم ترندی نے ایک عنوان قائم کیا جو یہ ہے: اللہ کے حق کا ولی اور اللہ کا ولی۔ اس طفمن میں تھیم ترندی لکھتے ہیں ' یہ سب اللہ کے حق کے ولی ہیں 'یہ اولیاء اللہ ہیں جو اپنے مراتب کے اعتبار سے اللہ ہے قریب ہوتے ہیں اللہ کا انہیں قرب حاصل ہوتا ہے' یہ تو حید کے صحن میں رہتے ہیں' انہی اعمال میں مصروف ہوتے ہیں جن کی اجازت انہیں حق تعالیٰ کی جانب ہے لمتی ہے۔ جب اللہ تعالیٰ کی حالت ان کے بدن کومصروف کر ویتا ہے تو ان کی حفاظت بھی کرتا ہے۔ چنا نچہ یہ تقائی کی حفاظت بھی کرتا ہے۔ چنا نچہ یہ تعالیٰ کی حفاظت کے ساتھ ان اعمال میں مصروف ہوجاتے ہیں اور پھرا پنے مراتب پر چنا تب وات ہیں' اور یہی ان کا طریقہ ہے۔' (۲۷۵)

ابن عجیبہ بیلی کے اس قول' صوفیاء حق تعالیٰ کی گود میں بچوں کی ماند ہیں' پر تعلیٰ کرتے ہوئے کستے ہیں' دخق تعالیٰ ان کی حفاظت اور نگہبانی کا ذمہ دار ہوتا ہے اور کسی بھی لحد انہیں ان کے نفس پر نہیں چھوڑ تا۔' (۲۷۱) اس سے بیات معلوم ہوتی ہے کہ جس کی بیشان ہوگی وہ معصوم ہوگا۔

صوفیوں نے اگر چہ حفظ اور محفوظ کا لفظ استعال کیا گر مراداس سے وہ معصومیت ہی لیتے ہیں غالبًا عامۃ الناس کودھوکہ دینے کیلئے انہوں نے شیعوں والی اصطلاح استعال کرنے کی بجائے ایک نئی اصطلاح گھڑ می۔اس لئے علی جوری ان دونوں لفظوں یعنی محفوظ اور معصوم کوایک ہی معنی میں شار کرتے ہیں' ان کے مطابق مید دونوں لفظ متر ادف ہیں' چنا نچہ وہ جنید بغدادی نے قل کرتے ہوئے لکھتے ہیں' ججھے بیخواہش ہوئی کہ میں المبیس کو دیکھوں' ایک دِن میں مجد کے درواز ب پر کھڑا تھا کہ میں نے دور سے ایک بوڑ ھے خض کوا پی طرف آتے دیکھا' جب میں نے اسے دیکھا تو میرے ول کی حالت عجیب ہوگئی میرے دِل میں وحشت اور ویرانی می پیدا ہونے لگئی جب وہ میرے دِل میں وحشت اور ویرانی می پیدا ہونے لگئی جب وہ میرے قریب آیا تو میں نے اس سے پوچھا کہتم کون ہو؟ اس لئے کہ وحشت کی وجہ سے میری آت نے کہا میں وہی ہوں جے دیکھنے کی تنہیں چار ہا تو کھی ہوں جے دیکھنے کہ تنہیں خواہش ہے۔ میں نے اس سے کہا اے ملعون تجھے اس نے کہا میں وہی ہوں جے دیکھنے کے تنہیں خواہش ہے۔ میں نے اس سے کہا اے ملعون تجھے یہ خیال کیسے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کہنے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیسے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کہنے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیسے آیا کہ میں آدم علیہ السلام کا مجدہ کرنے سے کس نے منع کیا؟ کینے لگا اے جنید تجھے یہ خیال کیسے آیا کہ میں

الله کے علاوہ کی اور کو بجدہ کروں گا۔ جنید بغدادی کہتے ہیں میں اس کی بات من کر جیران رہ گیا' میرے دِل میں ایک خیال آیا کہ میں اے کہوں کہ چل جسوٹے اگر تو اللہ کا بندہ ہوتا تو ہرصورت خدا کے حکم کو مانتا۔ اس نے گویامیرے دِل کے اس راز کو جان لیا' چلا کر کہنے لگا اللہ کی قتم تو نے جھے جلا ڈالا' بیکہ کردہ غائب ہوگیا۔'' (۲۷۷)

یہاں تک نقل کرنے کے بعد جوری لکھتے ہیں''اس حکایت سے معلوم میہ ہوتا ہے کہ وہ (جنید) محفوظ اور معصوم تھا ں لئے کہ اللہ تعالی اپنے اولیاء کی ہرصورت میں حفاظت فرما تا ہے اور انہیں شیطان کے کرے محفوظ رکھتا ہے۔'' (۲۷۸)

صوفیوں کی اور بھی بہت ساری کتب اور مقالات ہیں ، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ اپنے اولیاء اور صوفیوں کی اور بھی بہت ساری کتب اور ان کا مسلک میر بھی ہے کہ ولی یاصوفی پر اعتراض کرنا بھی جائز نہیں ہے۔ اگر چدان سے کسی ایسے عمل کا صدور ہوجو بظاہر خلاف شریعت ہو۔ چنا نچہ شعرانی لکھتا ہے ''جوکسی شیخ کی صحبت میں داخل ہوجائے' پھراس پر اعتراض کرے' کو یا اس نے شیخ کی صحبت کوشنے کی صحبت کو یا اس نے شیخ کی صحبت کوشنے کردیا۔'' (۲۷۹)

اس کے بعد شعرانی دوانتہائی بیہودہ تنم کے داقعات نقل کرتا ہے جس سے دہ یہ ثابت کرتا ہے کہاس کے مشاکخ معصوم تھے۔ چنانچیوہ لکھتا ہے:

''ایک شخ روزان تقییر قرآن کی محفل سجایا کرتا تھا'ایک دِن اس کے جی بیس پھھ آیا'اس نے اس محفل کو قوالی کی مجلس سے کیسے بدل سکتی ہے؟ وہ ابھی بیسوچ ہیں رہا تھا کہ شخ نے اس کا نام لے کراہے آواز دی'ا ہے فلال 'جو محفل اپنے شخ ہے کیوں کے بارے بیس پوچھے گاوہ بھی کا میاب نہیں ہوسکتا۔ چنا نچیمر بید نے فوراً تو بہ کی۔ اس طرح ابوتر اب آتھی اور شقیق بلخی بایز ید بسطامی سے مطنے گئے' بایز ید بسطامی کے خادم نے ان دونوں کے سامنے دستر خوان بچھایا تو وہ کہنے گئے اے لڑ کے تم بھی ہمارے ساتھ ہی کھانا کھاؤ۔ اس نے کہا نہیں جی بیس تو روزہ وار ہوں' تو ابوتر اب اس سے کہنے گئے گھائے' بھے ایک میسینے کے روز وں کا ثواب ملے گا۔ اس نے کہا نہیں۔ شقیق بلخی کہنے گئی چل پھرایک سال

کے روزوں کا ثواب۔ وہ لڑکا پھر بھی نہ مانا تو بایزید بسطای نے کہاا سے جانے دو اب بہ اللہ کی رعایت والی نظر سے گرگیا ہے۔ چنانچہ ایک سال بعد اس لڑکے نے چوری کی اور اس کا ہاتھ کا ث ویا گیا وراصل بداسے شخ کی بات نہ مانے کی سزا المی تھی۔ اس کے بعد شعرانی شخ بر ہان الدین کے حوالے نقل کرتا ہے کہ اس نے کہا جو خص شخ کی خلطی کواپنی نیک سے بھی اچھا نہ سمجھو وہ بھی بھی فلاح نہیں یا سکتا۔ ' (۲۸۰)

سابق شیخ الاز ہر ڈاکٹر عبدالحلیم محمود نے اپنے شیخ احمدالدریر سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے

''مرید کے آ داب میں سے بیہ ہے کہ وہ اپنے شیخ کی بھر پو تغظیم اور تو قیر کرے۔ فلا ہر أاور باطنا اس

کا احترام کرے اس کے کسی بھی فعل پر اعتراض نہ کرے اگر چہ بظا ہر وہ فعل حرام ہی کیوں نہ لگ رہا

ہو شیخ جو تھم دے اس کی اچھی تغیل کرے اور دوسروں کو بھی اس کے بارے میں بتائے۔ صرف

اپنے شیخ کے پاس جائے 'کسی اور ولی کا ہاتھ نہ پکڑے' کسی اور کی مجلس میں شیخ کی اجازت کے بغیر

نہ جائے' کسی اور کی بات نہ سے بیباں تک کہ وہ شیخ کے اسرار ورموز سے کھمل طور پر آگاہ اور پورا

سیراب نہ ہوجائے۔'' (۲۸۱)

کیااس گرائی کے بعداور بھی کوئی گرائی ہے؟ اس سے بھی زیادہ بیوتوف بنانے والاکوئی اور عمل ہوسکتا ہے؟ سمجھ نہیں آتی کہ اس طرح کی بات کرنے والے خص کو عالم اسلام کی عظیم اور قدیم ترین جامعہ کاشنے کیسے بنایا گیا؟ ہماری دعاتو یہی ہے کہ "دبنا لا توغ قلوبنا بعد إذ هدیتنا و هب لنا من لدنك دحمة انك انت الوها الم ۲۸۴۲)" یا الله ہدایت کے بعد ہمارے ولوں کو گراہ نہ کرنا ہمیں اپنی طرف سے دحمت عطا کر بیشک تو بہت زیادہ عطا کرنے والاے۔"

یمی شیخ الاز ہرمرید کے آداب لکھتے ہوئے کہتے ہیں "مرید کے آداب ہیں ہے ہیے کدوہ اپنے شیخ کے سامنے زیادہ کلام نہ کرے اس کے سجادے پر نہ بیٹے اس کی تبیج استعال نہ کرے اس کے کے لئے مخصوص مقام پر نہ بیٹے کسی معالم میں شیخ ہے اصرار نہ کرئے سنز شادی اور کوئی بڑا کام شیخ کے اجازت کے بغیر نہ کرے سلام کرتے ہوئے شیخ کا ہاتھ نہ پکڑے جب شیخ کھانے چنے یا لکھنے میں معروف ہوتو ہاتھ سے مصافحہ کرنے کی بجائے زبان سے سلام کرے اور شیخ کے حکم کا انتظار

اب ہم دوبارہ اپنے مضمون کی طرف آتے ہیں۔اور کہتے ہیں کہ صوفی اپنے اولیاء کو معصوم سجھتے ہیں اوراس پراعتراض کرنے کو جائز قرار نہیں دیتے' کہتے ہیں'' جواپنے استاد سے کیوں کے ساتھ سوال کرئے وہ بھی کامیاب نہیں ہوسکتا۔'' (۲۸۴)

اس لئے کہ''شخ اپنے مریدین کیلئے ایساہوتا ہے جیسے نبی اپنی امت کیلئے۔''(۲۸۵) اس بات کوقشری بیان کرتا ہے''مرید کی شرائط میں سے رہے کہ اس کے دِل میں شخ کے بارے میں کوئی اعتراض نہ ہو۔''(۲۸۷)

اس طرح کے بہت ہے واقعات اور حکایات ہیں جس سے صوفی بیٹا بت کرتے ہیں کہ ان کر ہنما اور اولیاء ایے بی معصوم ہوتے ہیں جیے انبیاء ہیں۔ ان واقعات کو پڑھنے کے بعد بیہ بات اظہر من الشمس ہو جاتی ہے کہ اولیاء کی عصمت کے حوالے ہے ان کا وبی مؤقف ہے جوشیعوں کا اماموں کی عصمت کے بارے میں ہے۔ چنا نچہ ابن عجیبہ اس طرح کی ایک حکایت اپنی کتاب دفتو جات الہیں میں اینے بعض مشائخ کے حوالے سے قبل کرتا ہے ''ایک ون میں نے ایک لڑے کو

دیکھااوراس کی خوبصورتی نے مجھے جیران کردیا اچا تک ایک زوردارتھٹر میرے منہ پر آلگا 'جس کی وجہ سے میں کا وجہ سے میں ایک میرے دخسار پر بہنے گئی میرے منہ سے باختیار آ ونکل تو مجھے آ واز آئی ایک لیمے کی لذت کے بدلے میں ایک تھٹر۔ اگرتم اور کرد گے تو ہم بھی اور کریں گے۔'' (۲۸۷) دیکھئے یہ کس طرح عصمت کا دعویٰ کرتے ہیں بیہاں تک کہ کوئی کسی شخص کولذت کی نگاہ سے دیکھے تو اس کے بارے میں بھی فی الفوراس پر پکڑ ہوجاتی ہے۔

رفائی کے مریدین میں سے ایک شخص نقل کرتا ہے'' مجھے شئے بعقوب نے بتایا کہ میں نے شیطان کو اپنے گھر کے دروازے پر کھڑا پایا تو اسے مارنے کیلئے میں بھاگا' اس نے مجھے کہا اے پعقوب' تم بھی عجیب انصاف کرتے ہو' تمہارے گھر میں سرخ اور زرو چیزیں یعنی درہم و دیتار پڑے ہیں تو میں تمہارے گھر کیوں نہ آؤں۔'' (۲۸۸)

اس واقعہ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ شیطان صوفی کو گمراہ نہیں کرسکتا۔ وہ شیطان کی گمراہی اور اس کے ہفوات 'گناہوں اور خطاوَں سے بھی محفوظ ہے۔

اس طرح کے اور بھی بہت سارے واقعات نقل کئے جانے ہیں۔

یدایک ادر عقیدہ ہے جو صوفیوں نے شیعوں سے اخذ کیا جس سے صوفیوں اور شیعوں کے درمیان تعلق اور ربط کھل کرسامنے آجاتا ہے یہ بات بھی واضح ہو جاتی ہے کہ تصوف شیعیت سے ماخوذ ہے۔

## زمیں کاکسی بھی وقت ججت سے خالی نہ ہونا

سیشیعه کامشہور و معروف عقیدہ ہے کہ زمین کی بھی دفت جست سے خالی نہیں ہوتی۔ جست سے ان کی مرادان کے امام ہوتے ہیں 'چنانچان کے محدث اور فقہانے اس عقیدے کے حوالے سے اپی کتابوں میں ابواب قائم کئے ہیں 'جن میں انہوں نے حضور گر بہتان با ندھتے ہوئے بہت کی من گھڑت احاویث نقل کیں 'ای طرح انہوں نے حضرت علی اور ان کی اولا دِکرام کے بارے میں بھی بہت سے جھوٹے اقوال نقل کئے۔ شیعوں کا مشہور محدث کلینی اپنی کتاب'' الکائی'' جو شیعوں کے ہاں بخاری کی طرح معتبر ہے میں لکھتا ہے کہ اگر زمین پر دوخض ہی رہ جا کیں تو ان میں سے ایک جست لینی امام ہوگا۔ اس بارے میں وہ جعفر بن محمد باقر سے روایت نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' زمین میں اگر دوخض ہی رہ جا کیں تو ان میں سے ایک امام ہوگا۔'' (۲۸۹)

ای طرح اس نے ایک اور باب قائم کیا جس کاعنوان اس نے رکھا''زیمن مجھی بھی جست سے خالی نہیں ہوتی ''۔اس کے ضمن میں اس نے بہت ہو وایات نقل کیں 'مثلاً امام جعفر سے سوال کیا گیا'' کیا زمین امام کے بغیررہ علق ہے؟ انہوں نے کہا جب زمین میں امام ندرہے گا تو بیز مین ختم ہوجائے گی۔'' (۲۹۰)

ای طرح کی ایک روایت ابن بابویه آهمی التوفی 381 ه جس کا مقام شیعوں کے ہاں وہی ہے جو اہل سنت کے نزد یک صحاح اربعہ کے مصنفین کا ہے۔ وہ اپنی کتاب ''عیون' میں علی بن موئی الرضا بو شیعوں کے ہاں اسٹھوال امام ہے کے بازے بی نقل کرتا ہے کہ الن سے نوال کیا گیا '''کیاز مین جمت سے خالی ہو کتی ہے؟ تو انہوں نے بھی وہی جو اب دیا کہ اگرز مین جمت سے خالی ہو گئی تو وہ تباہ ہوجائے گئے۔'' (۲۹۱)

فتی اپن کتاب میں ایک متعقل باب "کمال الدین وتمام العمة" کے عنوان سے قائم کرتے ہوئے امام کی ضرورت کو بیان کرتا ہے اس باب میں اس نے بیس سے زائدروایتی نقل کی ہیں جن میں سے ایک بیہ ہے کہ باقر بن علی زین العابدین نے فرمایا" اگرامام ایک کیمے کیلئے بھی زمین ے اٹھ جائے تو زمین اہل زمین کواپی لپیٹ میں اس طرح لے لے جس طرح سمندر کی ہڑی لہر سب کواپی لپیٹ میں لے کر تباہ دہر با دکر دیتی ہے۔'' (۲۹۲)

ملابا قرمجلسی نے اس مضمون پرمشمل سو سے زائد حدیثیں نقل کی ہیں' جن میں سے ایک حدیث و علی ابن الحسین نے قل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' آ دم علیہ السلام کی پیدائش سے لے کر ابھی تک زمین ججۃ اللہ یعنی امام سے بھی بھی خالی نہیں ہوئی' ہاں بیضر در ہے کہ بعض دفعہ امام ظاہر اور مشہور تھا اور بعض اوقات غائب اور مستور۔ قیامت تک پیزمین ججۃ اللہ سے خالی نہیں ہوگی' کیونکہ اگرامام نہ ہوتو کوئی اللہ کی عمیا دت نہ کرے۔' (۲۹۳)

شیعوں کی کتابیں اس طرح کی من گھڑت احادیث اور وایات سے بھری ہوئی ہیں' مگر ہم یہاں ہم انہی پراکتفا کرتے ہیں۔

صوفیوں نے اس عقید ے کومن وعن اخذ کیا۔ کی ایک مقام پر چھوٹی می تبدیلی نہیں کی ا صرف وہ جت کوامام کی بجائے ولی کہتے ہیں۔ چنا نچد ابوطالب کی اپنی کتاب ' قوۃ القلوب' ہیں شیعوں کے الفاظ اور اصطلاحات کو استعال کرتے ہوئے حضرت علی ہے حوالے نے قل کرتے ہوئے کستا ہے کہ انہوں نے فرمایا '' زمین کبھی بھی جت سے خالی نہیں ہوگی جا ہے وہ ظاہر اور مشہور ہویا خاکف اور مقہور' اگر امام نہ ہوتو اللہ کی تمام نشانیاں اور علامات مطل ہو جا کیں۔'' (۲۹۳)

ای طرح طوی نے ان نے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے'' زمین جمۃ اللہ ہے بھی بھی خالی نہیں ہوگی' تا کہ اللہ کی آیا ہے اور نشانیاں ختم نہ ہو جا سمیں۔'' (۲۹۵)

حکیم ترندی اوراحمد بن زروق بھی ای طرح کی بات لکھتے ہیں'' دنیا مبھی بھی جست سے خالی نہیں ہوتی ''(۲۹۷)

سلمی اپنے طبقاۃ کے مقدمے میں لکھتا ہے''اللہ تعالیٰ نے اس امت کو انبیاء کے بدلے اولیاءعطا کئے جو انبیاء کی سنتوں کے تالع اوران کے خلیفہ ہوتے ہیں' جوامت کو انبیاء کے طریقوں اور نئج پر چلاتے ہیں کوئی بھی وقت ان اولیاء سے خالی نہیں ہوتا' ہرولی کے بعدایک ولی آتا ہے۔

اس معلوم بیہوا کہ زمیں آخر وقت تک بھی بھی اولیاءادرابدال سے خالی نہیں ہوگی۔ بداولیاء ادرابدال اس امت کوشر بعت ادراس کے حقائق کے بارے میں آگاہ کریں گے۔'(۲۹۷) این عربی کہتا ہے'' زمین بھی بھی ایک کامل شخص سے خالی نہیں ہوگی۔'(۲۹۸)

ابن عربی کا بی ایک مشہور مرید علاء الدولہ السمنانی لکھتا ہے' ہروقت ایک مرشد کا ہونا ضروری ہے جوعوام کی حق تعالی کی طرف رہنمائی کرے۔ جو نبی کا خلیفہ ہو۔ اس مرشد کو تامید اللی عاصل ہوتی ہے جس کے ذریعے وہ اپنے مریدوں اور تبعین نے قلوب کو سخر کرتا ہے اور تا سیداللی کے ذریعے بی اس کے لئے مریدوں کو فائدہ پہنچا نا اور آنہیں تعلیم دینا میں ہوتا ہے۔ اسے عالم ولی اور شخ بھی کہا جا سکتا ہے۔ اسی بات کی طرف حضور نے ایک صدیث میں ارشاوفر بایا ' شخ اپنی قوم میں ایسانی ہوتا ہے اور اس کے میں ایسانی ہوتا ہے اور اس کے میں ایسانی ہوتا ہے اور اس کے قلب کی حالت تھی اس لئے کہ قلب کی کو ارث کا ملہ حاصل ہوتی ہے جو مصطفیٰ علیہ السلام کے قلب کی حالت تھی' اس لئے کہ اے نبی کی وارثت کا ملہ حاصل ہوتی ہے۔' (۲۹۹)

ائ طرح صاحب جمہر ہ لکھتے ہیں'' صحیح روایات اورا عادیث جو کتاب وسنت سے نابت ہیں' ان سے یہ بات نابت ہوتی ہے کہ زمین کسی بھی وقت جمت سے خالی نہیں ہوتی۔ ایک ایسا شخص جو حقیقت کا عارف اور ظاہر ہے آگے کی باتوں کو جانتا ہے' جو صحیح معنوں میں اللہ کا عبادت گز ارہوتا ہے' جسے بصیرت کا ملہ حاصل ہوتی ہے' جس کی دُوررس اور حقیقت بین آئے میں ہوتی ہیں۔''(۲۰۰)

اس نے قطب الدین القسطلانی سے نقل کیا''اللہ تعالی اپنی حکمت اور نعت کے ذریعے ہر زمانے کو اپنے ایک ترجمان سے نوازتے ہیں جو معارف اللہ یہ کا اظہار کرتا ہے' وہ لطائف ربانیہ سے باخبر ہوتا ہے'اللہ تعالی اس شخص کے ذریعے انبیاء اور اولیاء سے معارف سے محروم کو ہدایت نصیب کرتے ہیں۔'' (۳۰۱)

لسان الدین بن الخطیب کہتا ہے''ان کے ہاں ضروری ہے کہ عالم میں ایک شخص ہمیشہ ایسا موجود رہے جو ججت ہواور وہ اسرار خداوندی کا نائب ہو۔ اُگر وہ ظاہر ہوتو نبی اور رسول کہلائے گا' التمون \_\_\_\_\_\_ 266

ادرا گرمستور ہوتو قطب کہلائے گا۔"(٣٠٢)

شعرانی نے علی الخواص نے قل کرتے ہوئے کھا کہ وہ کہتا ہے ''اللہ تعالیٰ کی اپنے بندوں پر نعمت سے مالی نہیں ہوتی ۔وہ نعمت میں سے ایک ریبھی ہے کہ زمین کھی بھی اللہ کے نائب اور جمت سے مالی نہیں ہوتی ۔وہ جمت جواس کے دین میں اس کا نائب اور ولایت میں اس کی مرضی پر چلتا ہے اللہ تعالیٰ اے اپنے معاملات کیلئے نتخب فریاتے ہیں۔خوشخری ہے اس شخص کیلئے جواس زیانے میں اس مقام پر فائز ہو۔''(۲۰۳)

صوفیوں کے ان اقوال کی بناء پر ہی شخ الاسلام ابن تیر این فاوی میں لکھتے ہیں ' بیوبی دعویٰ ہے جس کارافضیوں اور شیعوں نے اعلان کیا کہ ہرزیانے میں امامِ معصوم کا ہونا ضروری ہے جو اللہ کی طرف سے اہل زمین والوں کیلئے جست ہوگا۔ اور اس کے بغیر ایمان کمل نہیں ہوتا۔' (۲۰۴۳)

# امام کی معرفت ضروری ہے

موضوع کی مناسبت ہے ہم یہاں شیعوں کے ایک اور عقید کو بیان کرنا چاہیں گؤوہ بیہ ہے کہ جس طرح امام کا ہرونت موجود ہونا ضروری ہے اسی طرح ہرامام کے دور کے لوگوں کیلئے اس کی معرفت بھی ضروری ہے۔ جوشخص اس حالت میں مرجائے کہ اسے اپنے امام کی معرفت نہیں تھی تو وہ جالجیت کی موت مرے گا۔ یا وہ کفر اور گمراہی کی حالت میں مرے گا۔ مشہور شیعہ مصنف شریف مرتفیٰ ہوتا کی کو اللہ سے مشہور ہے کہ کھتا ہے ''امام کی معرفت اتی ہی ضروری ہے جیسیا کہ خدا تعالیٰ کی معرفت امام کی معرفت اتی ہی ضروری ہے جیسیا کہ خدا تعالیٰ کی معرفت امام کی معرفت ایمان اور اسلام ہے۔ امام کے بارے میں سی شک میں جتا ہونا یا اس سے ناوا قف ہونا گویا حق تعالیٰ کی ذات میں شک کرنا یا اس سے ناوا قف ہونا ہے جو کہ صرح کفر ہے۔ ایسا شخص ایمان سے خارج ہو جاتا ہے۔ یہ مقام صرف ناوا قف ہونا ہے جو کہ صرح کفر ہے۔ ایسا شخص ایمان سے خارج ہو جاتا ہے۔ یہ مقام صرف معلوم ہوتا ہے کہ امام کی معرفت ایمان کا حصہ ہے۔ اس کے بارے میں شک و شبہ کرنا کفر ہو معلوم ہوتا ہے کہ امام کی معرفت ایمان کا حصہ ہے۔ اس کے بارے میں شک و شبہ کرنا کفر ہو اور اس پرتمام شیعوں کا اجماع ہے۔ ' ( ۲۰۰۵ )

طوی جوشخ الطا گفد کے نام ہے مشہور ہے گلستا ہے''نبوت کو نہ ماننے کی طرح امامت کو نہ ماننا بھی گفر ہے۔ دونوں کی عدم معرفت ایک ہی سطح کی ہے۔حضور کے منقول ہے کہ جوشخص اس حالت میں مراکداسے امام زمانہ کی معرفت نہیں تھی' تو وہ جالمیت کی موت مرار اور جالمیت کی موت کفر کی موت ہے۔'' (۳۰۲)

اس والے سے شیعہ محدثین نے اور بھی بہت ساری روایات نقل کی ہیں جن میں سے کلینی نے اپنی کتاب ''اکافی'' ابن بابویہ اتھی 'طوی نے اپنی کتاب''شافیہ'' بر ن نے اپنی کتاب ''محان'' نعمانی نے اپنی کتاب''فعیہ'' حمالی نے اپنی کتاب''فعول'' ملاہا قرمجلسی نے اپنی کتاب''محار'' اور بحرانی نے اپنی کتاب''برہان'' میں اس طرح کی روایات نقل کی ہیں۔ یہاں کی کے شیعوں کا مشہور محدث حمالی کھتا ہے''اس بارے میں روایات اور دلائل بہت زیادہ ہیں

جو گنتی اور شار مین نبیس آسکتے۔" (۳۰۷)

یہ شیعوں کا بنیادی عقیدہ ہے مقصد یہ کہ شیعہ عقا کد کے مطابق ہر مخص کیلیے ضروری ہے کہ وہ امام کے وجود کوتشلیم کرئے اس کی معرفت حاصل کرئے اس کی اتباع کرئے اس سے دینی علوم حاصل کرئے اس کے داس کی بات کا انکار کر کے وہ تباہی اور کم ان کی بات کا انکار کر کے وہ تباہی اور گمراہی میں پڑجائے گا۔

یہ شیعوں کا عقیدہ ہے لیکن عجیب بات یہ ہے کہ صوفی بھی لفظ بہ لفظ ان باتوں کو اپناتے ہوئے کہ عقیدہ رکھتے ہیں۔ چنانچہوہ کہتے ہیں جس کا کوئی شخ نہ ہواس کا امام شیطان ہوتا ہے ، جیسا کہ صوفیوں نے ابویزید سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتا ہے''جس کا کوئی استاد نہ ہوتو اس کا امام شیطان ہوتا ہے۔'' (۲۰۸)

لسان الدین ابن الخطیب کہتا ہے''مریدا پنے شخ پر اعتاد کرے'اپی لگام اس کے ہاتھ میں دے دے تا کہ شخ اسے شیطان کی بکڑ ہے بچائے اور اسے سید ھےرائے پر چلائے۔اسی طرح کہاجا تاہے جس کا کوئی شخ نہیں اس کا شخ شیطان ہے۔'' (۴۰۹)

ای طرح ابن عربی کہتا ہے''اے مرید جان لے کہ دعوت الی اللہ کا مقام بہت بلند ہے' یہ نبوت کا مقام ہے اللہ کا مقام ہے بات نبوت کا مقام ہے اللہ کا مقام ہے اور اس کا خلاصہ یہ ہے کہ جو تحض نبوت کے زمانے میں بیکام کرے گا اے شخ کہا جائے گا۔ جوعلوم نبویہ کا وارث ہوتا ہے تا ہم یہ ہے کہ وہ نبی نبیس ہوتا۔ یہی وہ محض ہے جس کے بارے میں اہل اللہ کہتے وارث ہوتا ہے تا ہم یہ ہے کہ وہ نبی نبیس ہوتا ہے یہی وہ محض ہے جس کے بارے میں اہل اللہ کہتے ہیں کہ جس کا کوئی استاد نبیس تو اس کا استاد شیطان ہوتا ہے۔'( ۳۱۰ )

شعرانی مزید کہتا ہے''اے میرے بھائی جان لو، کوئی بھی شخص سلوک کا اعلیٰ مقام اس وقت تک حاصل نہیں کرسکتا جب تک وہ کوئی شخ نہ پکڑے'اوران کے سامنے زانو ئے تلمذ تہہ کرے۔ اس کی خوب خدمت کرے۔ جوشخص بید دعوئی کرتا ہے کہ وہ شخ کے بغیر ہدایت حاصل کرلے گا' تو اس کا شخ املیس ہوتا ہے۔ ابولقاسم جنید بغدادی کہا کرتے تھے جوشخص شخ کے بغیراس راہ پر چلنے کی کوشش کرے گا تو وہ خود بھی گمراہ ہوگا اور اوروں کو بھی گمراہ کرے گا۔''(۳۱۱) ای طرح شعرانی اپنی کتاب 'الاخلاق المتولیه ' بین علی المرصفی نے قتل کرتے ہوئے لکھتا ہے کہ اس نے کہا ''اگر کوئی مرید شخ کے بغیر اللہ تعالیٰ کی اتنی عبادت کرے کہ اس کی عبادت فر مین و آسان کے درمیان خلا کو بھر دے ' پھر بھی اس کی عبادت گرد وغبار کی طرح ہے جوایک بھونک ہے اُڑ جائے گی۔ بیس نے اپنے شخ علی الخواص کویہ کہتے ہوئے سنا'اگر کوئی شخص بغیر شخ کے علم کی ایک ہزار کتا ہیں پڑھ لے ' وہ ایسا ہی ہے جیسے کوئی شخص بیماری اور اس کی دوا جانے بغیر طب کی کتاب کی کوشش کرتا ہے وہ ہروقت گراہی کے کنارے برہوتا ہے۔' (۳۱۲)

شیعہ ابوجعفر محمد الباقر کے حوالے نے قل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا''اللہ تعالیٰ کو چندلوگ ہی جانتے ہیں۔وہی لوگ جانتے ہیں جوا ماموں کو جانتے ہیں۔جوشخص اماموں کونہیں جانتا دہ اللہ کو بھی نہیں جانتا۔اور جوشخص اللہ کونہیں جانتا' ظاہری بات ہے کہ وہ اس کی عبادت نہیں کرتا اور زندگی محمراہی میں گزارتا ہے۔'' (۳۱۳)

انبی سے ایک اور قول بھی منقول ہے'' جو شخص امام کے بغیر اپنی عبادت کے ذریعے اللہ کا قرب حاصل کرنا جاہے تو اس کی ہیرکوشش رائیگاں ہے۔''

مشہور مستشر قی ملکسن بایزید بسطای کے قول''جس کا کوئی شخ نہیں اس کا شخ شیطان ہے'' کونقل کرنے کے بعد لکھتا ہے کہ اس سے فلاہر ہوا کہ شیعیت کونصوف میں گہرااٹر ورسوخ عاصل ہے۔وہ شیعیت جس کا بانی عبداللہ بن سیاءتھا۔'' (سماس)

#### ولايت اور وصيت

صوفیوں اور شیعوں کے درمیان ایک اور معالے میں بھی انتہائی مشابہت ہے وہ یہ ہے کہ صوفی بھی انتہائی مشابہت ہے وہ یہ ہے کہ صوفی بھی اپنے اولیاء کیلئے وہی اختیارات اور اوصاف ثابت کرتے ہیں جو شیعہ اپنے اماموں کیلئے کرتے ہیں \* سیعہ عقائد یہ ہیں ''امام حکم خداوندی کے والی ہوتے ہیں 'علم خداوندی کے خزانے اور وی خداوندی کامہط ہوتے ہیں۔''(۳۱۵)

ابوجعفر تحرین العابدین کے حوالے سے نقل کرتے ہوئے لکھتا ہے ''ہم اللہ کے منتخب اور چنیدہ بندے ہیں 'ہم سب سے انصل اور بہتر لوگ ہیں 'ہم ہی علوم انبیاء کے وارث اور ضدا کے محبوب بندے ہیں 'ہم سب سے انصل اور بہتر لوگ ہیں 'ہم ہی علوم انبیاء کے وارث اور ضدا کے محبوب ہیں۔ ہم زبین پر اللہ کی جمت ہیں 'ہم ایمان کے ارکان اور اسلام کے ستون ہیں۔ ہم اللہ کی مخلوق کیلئے اللہ کی جانب سے رحمت ہیں۔ ہم ہی ہیں جن کی وجہ سے ضدار زق کی کشادگی اور تی کا فیصلہ کرتا ہی کا فیصلہ کرتا ہیں۔ ہم ہوایت کے امام' روشن کے چراغ اور رہنمائی کے مینار ہیں۔ ہم ہی سابق ہیں 'ہم ہی آخر ہیں۔ ہم ہی علم کا منبع ہیں۔ جو ہمار اا تباع کر کے گاوہ کا میاب ہوگا' جو نہ مانے گاوہ تباہ ہو وجائے گا۔ ہم میں ہی فریخہ ہیں۔ ہم موضع رسالت ہیں۔ ہم اور ہنمائی حاصل کرتے ہیں 'ہم وہ وہ استہ ہیں جس پر چل کر لوگ کا میاب ہو تے ہیں 'ہم جنت کی طرف رہنمائی حاصل کرتے ہیں 'ہم وہ وہ استہ ہیں کہ اُن کہ جن پر چلے وال ہر شخص کا میاب ہوگا۔ ہم شمشیر بے نیام ہیں 'ہماری وجہ سے ہی ضدا کی رحمت نازل ہوتی ہے 'ہارش ہوتی ہے' ہماری وجہ سے ہی عذاب ٹلتے ہیں۔ جو ہماری معرفت حاصل کرے اور ہماری معرفت حاصل کرے اور ہماری مدرک اور ہماری بات مانے تو وہ ہم میں سے ہاور ہماراد وست ہے۔'' (۳۱۲)

کلینی نے بھی اماموں کے حوالے نے نقل کیا، کہ وہ کہتے ہیں'' ہم زمین پراللہ کے علم کا خزانہ ہیں' ہم وحی خداوندی کا ترجمہ ہیں' ہم زمین و آسان کے درمیان خدا کی ججت بالغہ ہیں۔''(سا2) یہ بھی منقول ہے کہ انہوں نے کہا''ہم ہی وہ مثانی ہیں جوخدانے اپنے نبی کوعطا کئے۔ہم انسانی شکل میں زمین پرتمہار ہے سامنے چلتے ہیں جس نے ہمیں پہچان لیا' اور جو عافل رہا وہ تباہ ہوا۔جس نے پہچانا تو وہ جنت میں یقین کے مقام پر فائز ہوگا اور جس نے ہماری معرفت حاصل نہیں کی وہ جہنم میں جائے گا۔''(۳۱۸)

اس حوالے سے روایت تو بہت زیادہ ہیں۔ جومزید روایات پڑھنا یا جاننا چاہیں تو اس موضوع پر ہماری چار کتابوں کا مطالعہ کرے چیسے صفار کی مشہور کتابوں کا مطالعہ کرے چیسے صفار کی کتاب ''بصائز الدرجات' کلینی کی کتاب ''کلینی کی کتاب ''بحاری کی کتاب ''بحاری کی کتاب ''بحرانی کی کتاب ''البر ہان' وغیرہ۔

کتاب اللہ اورسنت رسول اللہ اس طرح کی خرافات 'ہفوات اورشرکیات ہے پاک ہیں' لیکن صوفی اپنی جڑوں میں شیعہ عقائد کا پانی ہی ڈالتے ہیں' کتاب وسنت ہے رہنمائی حاصل کرنے کی بجائے وہ شیعوں کی ہاتیں مانتے ہیں۔صوفیوں کے اولیا ءاور رہنماوہی پچھ کہتے ہیں حو شیعہ اپنے اماموں اوروصوں کے ہارے میں کہتے ہیں۔

مشہور صوفی مورخ ابونھر مراج الطّوی لکھتے ہیں 'نیلوگ یعنی صوفیاء زمین پراللہ تعالیٰ کا احسان ہیں'اس کے امرار ورموز اور علم کنز نے ہیں'اللہ کے خاص بند نے اور دوست ہیں۔اللہ عجبت کرنے والے صالح نیک لوگ ہیں'انہی میں سے سابقون اور آخرون ہیں' بہی ابرار اور مقربین ہیں' یہی ابدال اور صدیقین ہیں۔اللہ تعالیٰ نے ان کے دِلوں کوا پی معرفت سے زندہ کردیا' ان پی خدمت کیلئے ان کے اعضاء کو آراستہ و پیراستہ کردیا' ان کی زبان کوا پنے ذکر کیلئے خاص کردیا' ان کی زبان کوا پنے ہیں جو والایت کا کردیا' ان کی ربان کو اپنے ہیں جو والایت کا تاج پہنے ہوئے ہیں' خدا نے آئیس ہوایت کا حلیہ اور لباس پہنایا اور ان کے دِل کو زم اور اپنی مہر بانیوں کے ساتھ انہیں اکٹھا فر مایا' خدائی عنایات والطاف کی بنا پر وہ اللہ کے علاوہ ہر چیز سے در بین دور اللہ کے مرف ای پر بھر و سہاوراعتا دکر نے گئاس کے در بینی ہوئے' اللہ کو ہر چیز پر ترجے دیے گئے' صرف ای پر بھر و سہاوراعتا دکر نے گئاس کے در بینی ہوئے' اس کی قضا پر راضی ہو گئے اور اس کی طرف سے آنے والی آز ماکٹوں پر صرکر نے گئے۔

اى كى خاصر هم باراور يج چهور وسيخ اوراى كى خاطرا في يويول كورك كرديا ـ "ذلك فضل الله يوتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم " فير "فمنهم ظالم لنفسه " فيز "قل الحمد لله وسلام على عباده الذين اصطفى . " (٣١٩)

ذوالنون مصری سے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں'' پیز مین پراللہ کی ججت ہوتے ہیں خداانہیں اللہ کا جت ہوئے ہیں خداانہیں اسپے نور کالباس پہنا تا ہے' ان کیلے ہدایت کے جینڈوں کو بلند کرتا ہے' وہ خدا کے نتخب اور اس کی طاقت سے اس کے نام کو بلند کرتے ہیں۔ خدا ان میں صبر کوٹ کوٹ کر بھر دیتا ہے۔ ان کے جسموں کو اپنے مراقبہ کیلئے پاک کر دیتا ہے۔ اپنی مقربین کی خوشبو سے آئہیں معظم کر دیتا ہے۔ اپنی محبت اور مودت سے آئہیں سرفراز فرما تا ہے' بھر ان کے ولوں پرغیب کا ذخیرہ نازل کرتا ہے' غیب کے بید ذخیر سے صرف اس کو عطا ہوتے ہیں جوحق تعالیٰ کے قریب ہوتا ہے' ان کی ہمتیں خدا کی مرضی حاصل کرنے کیلئے ہیں' اور ان کی نگا ہیں غیب کی باتوں کو بھی دیکھ لیتی ہیں' خدا آئہیں اپنی معرفت کے اعلیٰ مقام پر بھا تا ہے۔' (۲۲۰)

نیز'' یہ وہ گو نگئے ہیں جوفصح و بلیغ کلام کرتے ہیں' وہ اندھے ہیں جوسب کچھ دیکھتے ہیں' الفاظ ان کی صفات بیان کرنے سے عاجز ہیں' ان کی وجہ سے ہی تکلیفیں اور مصبتیں دُور ہوتی ہیں' اور انہی کی برکت سے رحمتیں نازل ہوتی ہیں' یہ دنیا میں سب سے خوبصورت اور معزز انسان ہیں' سب سے زیادہ وعدہ ادر میثاق پورا کرنے والے' بندوں کیلئے روشن چراغ اور ہدایت کے مینار ہیں۔رحمت کے معادن اور حکمت کے منابع ہیں۔''(۳۲۱)

ابن عجیبہ کصح بین 'میہ باب اللہ اور بداللہ بیں۔جس نے ان کی تعریف کی اس نے اللہ کی تعریف کی اس نے اللہ کا تعریف کی۔ اورجس نے ان کی برائی کی وہ گویا اللہ کی برائی کا ارتکاب کرنے والا ہے۔'(۲۲۲)

ابن قضیب البان کہتے ہیں 'قطب وقت کا فاروق ہوتا ہے فیض تقیم کرتا ہے زیانے کے سارے معاملات اس کے ہانچہ میں ہوتے ہیں قطب کا دِل اخبیاء کی روحوں کا مخزن ہوتا ہے۔ اخبیاء کی روحیں تو اسرار خداوندی کے خزانے ہیں 'وہ سب قطب کے دِل میں ہوتے ہیں' یہ وہ درواز ہ ہے کہ داخل ہونے اور باہر نگلنے کا راستہ ہے۔قطب کا دِل وہ جراغ ہے جواروا ہے عالم کی درواز ہ ہے کہ داخل ہونے اور باہر نگلنے کا راستہ ہے۔قطب کا دِل وہ جراغ ہے جواروا ہے عالم کی

رہنمائی کیلئے نصب کیا گیا اس کی زبان معرفت حق کی شاہر ہوتی ہے اس کی زبان میں مقربین کیلئے شفا اور عارفین کیلئے مشاہر ہے کے مواقع ہوتے ہیں اس کی زبان سے نکلے ہوئے الفاظ واصلین کے دِلوں کی غذا ہیں اس قطب کی عقل اس کیلئے بمز لدا سرافیل کے ہوتی ہے قطب ہی وجہ سے آسمان اور زبین کے سب ستون قائم ہیں۔ ہر زبانے میں ایک قطب کا ہونا تقیقتِ محمد سے ہر زبانے میں ایک قطب ہوتا ہے۔ "(۳۲۳)

این عربی اس ہے بھی زیادہ واضح الفاظ کے ساتھ کہتے ہیں:
'' میں ہی قرآن ہوں میں ہی سع مثانی ہوں
میں روحوں کی روح ہوں برتنوں کی روح نہیں
میر اول اعلیٰ مقام پر موجود ہے
جہاں علوم خداوندی اس کامشاہدہ کرتے ہیں
تہارے لئے تو میری صرف زبان ہی ہے'' (۳۲۳)

شیعوں کا عقیدہ ہے کہ ان کے امام ساری زبانیں جائے ہیں بہاں تک کہ پر ندول اور درندوں کی زبانیں بھی صفارانی کتاب بصائر میں ایک عنوان قائم کرتا ہے "باب فی الائمة علیهم السلام انهم یعرفون الالسن کلها."

اى طرح اس فى كاب اور يمى قائم كه جن يس سا يك يرجى بناب فى الائمة عليهم السلام انهم يعرفون منطق البهائم. ويعرفونهم ويجيبونهم اذا دعوهم" (٣٢٥)

اس کے بعد وہ ان عنوانوں کے ذیل میں احادیث نقل کرتا ہے مثلاً جعفر بن باقر کے حوالے ہے ایک روایت نقل کی کہ وہ کہتے ہیں'' حسن بن علی علیہ السلام کہتے ہیں' اللہ کے دوشہر ہیں' ایک مشرق اور ایک مغرب میں' ان کے گردلو ہے کی فصیلیں ہیں' ہرشہر پرایک ہزار محافظ سونے کے گرز لئے کھڑے ہیں' سات لا کھذبا نیں ان شہروں میں بولی جاتی ہیں' ہرزبان دومری سے مختلف ہے اور ایم کے علاوہ ان زبانوں کے بہتے امرار درموز ہے اور اس کے علاوہ ان زبانوں کے جتنے امرار درموز

### ہیں مجھان کا بھی پہت ہے اور حسین میر ابھائی ہے۔ " (٣٢٦)

محمدالباقر ہے منقول ہے کہ وہ کہتے ہیں'' ہمیں پرندوں کی زبان سکھائی گئی اورہمیں ہر چیز کاعلم دیا گیا۔''(۳۲۷)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری روایات ہیں' زیادہ تر ان روایات کوکلینی اور حرالعالمی نے نقل کیا ہے۔

ای طرح کے اقوال صوفی بھی اپنی کتابوں میں اپنے مشائخ کے بارے میں لکھتے ہیں' مثلاً شعرانی اپنی کتاب''طبقات' میں ابراہیم الدسوقی کے حوالے سے لکھتا ہے'' وہ عجمی سریانی' عبرانی' زنجی زبانوں میں گفتگو کرتے تھے' اس کے علاوہ جانوروں اور پرندوں کی زبانیں بھی انہیں آتی تھیں ۔'' (۳۲۸)

عمادالدین الاموی کہتا ہے''عارف ہر مخلوق کی بات کو بھتا ہے'وہ جانوراور جمادات ہی کیوں نہوں۔''(۳۲۹)

شعرانی اپنی کتاب' الانوارالقدسی' میں لکھتا ہے'' ولی کواللہ تعالیٰ تمام زبانوں کی معرفت عطا کرتے ہیں' بالخصوص انسانوں اور جنات کی زبانیں' لہذا کسی بات کو بھی سمجھنا اس کیلیے مشکل نہیں ہوتا۔'' (۳۳۰)

صوفیوں نے اپنی کتابوں میں بہت ہے ایسے واقعات ذِکر کئے ہیں جس میں صوفیوں کے سر براہوں نے جانوروں در ندوں اور پر ندوں سے گفتگو کی اس کا ذِکر ہم انشاء اللہ اس کتاب کے دوسرے جھے میں کریں گے۔

لیکن دلچین کیلئے ہم یہاں صرف ایک واقعہ بیان کرنا چاہیں گے جے شعرانی نے اپنی کتاب "طبقات الکبریٰ" میں بیان کیا ہے وہ لکھتا ہے" شخ ابو یعزی نے پندرہ برس جنگلوں میں گزارے۔ جنگلوں میں وہ جنگلی پھل کھاتے تھے۔ شیر بھی ان کے پاس آ کرسر جھکا تا تھا" پرندے ان کے گرد بیٹھتے تھے جب وہ شیر سے کہتے کہ یہاں نہ شمبر و چلو۔ تو وہ اپنے بچوں کو لے کروہاں سے نکل جا تا تھا۔"

شیخ ابومدین کہتے ہیں ''ایک بار میں صحرا میں ان کے پاس گیا تو شیر اور در ندوں پر ندوں کو ان کے گرد پایا 'وو پہر کا وقت تھا ' شیخ ابویعزی ان سب کو مختلف مقامات پر ہیں ج رہے تھے اور ان سے کہدر ہے تھے جاؤتم فلاں جگہ پر جاؤتم ہارے لئے کھانا وہاں پر پڑا ہے'ای طرح وہ پر ندوں سے بھی کہدر ہے تھے اور سارے جانور ہی ان کی بات پر سرتنگیم ٹم کرتے ہوئے وہاں سے روانہ ہو رہے کھر انہوں نے مجھ سے کہا شعیب یہ پر ندے اور در ندے میرے پاس ہی رہنا پند کرتے ہیں 'میری خاطر وہ بھوک بھی برداشت کرتے ہیں۔' (۳۳۱)

کرتے ہیں 'میری خاطر وہ بھوک بھی برداشت کرتے ہیں۔' (۳۳۱)

## حلول اورتناسخ كاعقيده

شیعوں کے بعض فرقوں کاعقیدہ یہ ہے کہ ان کے امام مختلف اوقات میں مختلف صورتوں میں مختلف مقامات پر ظاہر ہوتے رہے۔ مثلاً وہ کہتے ہیں کہ آدم علیہ السلام کے زمانے میں ان کے امام ان کی صورت میں 'چرنوح علیہ السلام کے دور میں ان کی شکل میں 'چرشیث علیہ السلام 'چرعیسی' چرمیسی کے مام کے دام میں ظاہر ہوتے رہے۔ ان کا بیعقیدہ بھی ہے کہ انہی کے امام نے حضرت نوح علیہ السلام کوغرق ہونے سے بچایا اور ان کو نہ مانے دالوں کوغرق کیا۔ امام نے ہی خضر علیہ السلام اور مولی علیہ السلام کے دور میں کشتی کو تباہ کیا 'غلام کوئل کیا وغیرہ و غیرہ۔

چنانچہ حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے بارے میں جھوٹ ہولئے ہوئے وہ لکھتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا ''میں اور جُدایک ہی نور ہیں جواللہ کے نور سے نکلے ہیں۔ میں ہی صاحب الرحفہ ہوں ' میں ہی صاحب آیات ہوں' میں نے ہی پہلی قو موں کو ہلاک کیا' میں ہی وہ عظیم خبر ہوں جس کے بارے میں لوگوں کا اختلاف ہے' میں ہی کتاب ہوں' میں بی لوح محفوظ ہوں' میں ہی قرآن حکیم ہوں' میں جم کہ اور کہ میں ہوں' ہمارے مقتول قتل نہیں ہوتے' نہ ہماری ہول' میں محمد اور کہ میں ہوں' ہمارے مقتول قتل نہیں ہوتے' نہ ہماری اولا دہوتی ہے نہ ہم کی کی اولا دہوتے ہیں' میں نے ہی نوح علیہ السلام کو نجات دی' عیسیٰ علیہ السلام کی زبان کے ذریعے بجین میں میں نے ہی کلام کیا' آدم' شیٹ' نوح' سام' ابرا ہیم' اسامیل موٹی' یوشع' عیسی ' شمعون' محمد اور میں' ہم سب ایک ہی ہیں ہیں ن ندہ کر تا ہوں میں ہی مار تا ہوں' میری اولا دہیں سے آنے والے سارے امام میری کرتے ہیں' اس لئے کہ ہم سب ایک ہی چیز ہیں میری اولاد میں بماراظہور ہوتا ہے۔'' (۳۳۲)

ان سے منقول ہے کہ انہوں نے سلمان کو کہا ''میں ہی مردوں کو زندہ کرتا ہوں' زمین و آسان کے درمیان ہر چیز کو جانتا ہوں' میں ہی کتاب میین ہوں' اے سلمان' حجمہ تو ججت کو قائم کرنے والے ہیں اور جحت میں ہول' ای روح کے ساتھ میں آسان پر گیا' میں نے ہی نوح علیہ السلام کوشتی کے ذریعے بچایا' مجھلی کے بیٹ میں یونس علیہ السلام کوشتی کے دریعے بچایا' مجھلی کے بیٹ میں یونس علیہ السلام کوشتی کے دریعے بچایا' مجھلی کے بیٹ میں یونس علیہ السلام کوشتی کے دریعے بچایا' مجھلی کے بیٹ میں یونس علیہ السلام کوشتی کے دریعے بچایا' مجھلی کے بیٹ میں یونس علیہ السلام کے ساتھ میں ہی تھا' میں

بی سمندر میں موسیٰ علیه السلام سے گفتگوکی میں نے ہی پہلی قوموں کو ہلاک کیا، مجھے تمام انبیاءاور اوصیاء کاعلم عطا کیا گیا، میں ہی فصلِ خطاب ہوں، مجھ سے ہی نبوت محمدی کامل ہوتی ہے میں نے ہی دریا وس ادر سمندروں کو جاری کیا' میں نے ہی زمین سے چشموں کو تکالا' میں ہی تاریک ون کا عذاب ہوں' میں ہی خضرمویٰ علیہ السلام کامعلم ہوں' میں ہی داؤد اورسلیمان علیہ السلام کا استاد ہوں' میں ہی ذوالقر نمین ہوں' میں نے ہی زمین کو دھنسایا' میں ہی تاریک دِن کا عذاب ہول' میں ہی ؤور سے ایکار نے والا ہوں' میں ہی دابتہ الارض ہوں' میں وہی ہوں جس کے بارے میں حضور '' فر مایا کرتے تھےاے ملی تو اس دنیا کے دونوں کناروں جیسا ہے<sup>،</sup> تیرے لئے ہی آخرت<sup>و</sup>اولیٰ ہے<sup>،</sup> ا ہے سلمان ہمارے مردے مرتے نہیں بہارے مقتول قتل نہیں ہوتے 'ہمارے غائب ہونے والے غائب ہو کر بھی غائب نہیں ہوتے 'ہم ماں کے پیپ میں نہ پیدا ہوئے اور نہ بی جاری اولاد وہاں پیدا ہوتی ہے ہمارے اور دنیا کے کسی آدمی کو قیاس نہیں کیا جاسکتا عیسیٰ علیہ السلام کے بچین میں ان کی زبان سے میں نے ہی گفتگو کی میں ہی نوح ہوں میں ہی ابراہیم ہول میں ہی اونمی والا ہول میں ہی زلز لے والا ہوں میں ہی لوح محفوظ ہوں کوح محفوظ میں جو کچھ ہے اس کاعلم مجھ پر آ کرختم ہوجاتا ہے میں جس صورت میں جا ہوں متقلب ہوجاتا ہوں 'جوان صورتوں کود کیے لے گاس نے كويا مجصد كيوليا ادرجس نے مجھے د كيولياس نے كوياسب صورتوں كود كيوليا ، ہم حقيقت ميں الله كا نور بیں جس بر بھی زوال نہیں آتا'اوروہ بھی بھی نہیں بدلتا۔' (۳۳۳)

جعفر ابن باقر نے نقل کیا گیا کہ انہوں نے کہا'' میں اللہ کا نور ہول بچپن میں عسیٰ علیہ اللہ کا نور ہول بچپن میں عسیٰ علیہ السلام کی زبان سے میں نے ہی کلام کیا' آ دم شیث نوح' سام ابراہیم اساعیل موگ ' بیشع' عسیٰ شمعون محر اور میں ہم سب ایک ہیں جس نے ہمیں دکھ لیااس نے ان کود کھ لیا' میں ہی زندہ کرتا ہول میں ہی رزق دیتا ہول میں ہی مادرزاد اندھ اور کوڑھی کوٹھیک کرتا ہول میں ہی تتا ہوں کرتا ہوں اور میں ہی رزق دیتا ہول اور می کھا کا اور تم نے اپنے گھرول میں کیا ذخیرہ کیا ہوا ہے اور یہی صفات میری اولا دھی آنے والے تمام امامول کی ہاس لئے کہ میں کیا دخیرہ کیا ہوا ہے' اور یہی صفات میری اولا دھی آنے والے تمام امامول کی ہاس لئے کہ ہم سب ایک ہی جیز ہیں۔' (۳۳۳)

بیردوایات صراحنا اس بات پردلالت کرتی ہیں کہ شیعہ حلول اور تنائے کے قائل ہیں اور ان کے امام اللہ کے نور سے پیدا ہوئے جس میں کوئی تغیر و تبدیل نہیں ہوتا' لیکن بینورمختلف اوقات میں مختلف جسموں میں داخل ہوتا رہا' ہر دفعہ وہ ایک نے رُوپ اور شکل میں ظاہر ہوا' ہر نے شخص کے ساتھ اس رُوپ نے ایک نیا نام افتیار کیا' کبھی آ دم' کبھی نوح' کبھی ابراہیم' کبھی موی' کبھی عیسیٰ اور کبھی جھری شکل میں ظاہر ہوا۔ گرینورا پے جو ہر کے اعتبار سے ایک ہی ہے۔

بعیب بہی عقائد صوفیوں کے ہیں وہ اس نور کونو یاز لی کہتے ہیں کبھی اسے جو ہراصلی کبھی اسے جو ہراصلی کبھی حقیقت کی ہے جو مختلف اجہام میں مختلف اوقات میں حلول کرتی ہے اور اس جہم کی مناسبت سے اپنانا م افقیار کرتی ہے۔ زماند اور جہم کے اعتبار سے میں حلول کرتی ہے اور اس جہم کی مناسبت سے اپنانا م افقیار کرتی ہے۔ زماند اور جہم کے اعتبار سے اس کے نام بدلتے رہتے ہیں لیکن سے روح آلک بی ہے چہانچواس کے بارے میں عبدالکر یم الجمیلی کہتا ہے ''جان اسے خص اللہ تیری حفاظت کرئے کہ انسان کائل وہ قطب ہے جس کے اوپر سے سارے آسان گھومتے ہیں 'شروع سے آخر تک ای کے اوپر اس کا نات کا وجود قائم ہے وہ ابدالآباد سے لے کرآئ تک ایک بی ہے۔ مختلف شکلوں اور اجہام میں وہ فلا ہر ہوتا رہتا ہے چہانچ لباس اور جہم کے اعتبار سے اس کی ام جم کے اعتبار سے اس کی انست عبداللہ ہے اس کی گئیت ابوالقاسم ہے' اور اس کی صفت عبداللہ ہے' اس کا لقب جسم کے اعتبار سے اس کی اعتبار سے اس کے نام بھی مختلف ہیں 'ہرز مانے میں مشمس الدین ہے' پھر مختلف اجسام اور اشکال کے اعتبار سے اس کے نام بھی مختلف ہیں 'ہرز مانے میں بھی اس کو بی ہوات کے شایان شان ہو۔ یہ ساری شکلیس مجم کی ذات واقد س میں جمع

ہو کمیں اور یہی شکلیں میر ہے شیخ شرف الدین اساعیل الجبرتی میں طاہر ہو کمی 'مجھے پنہیں پہ تھا کہ وہی نبی میں میراخیال تھا کہ وہ میرے شخ ہیں بیدوہ مشاہرہ ہے جس کی سعادت مجھے 796ھ کو مولى \_ بدراز بحصرية شكاراموا كدينو ومختلف صورتول ميل ظاهر موتار بتائے اس لئے جب كولى اديب ا ہے صورت محمد میں دیکھتا ہے اس شکل میں جو حضور کی زندگی میں آپ کی تھی تو وہ آپ کا نام محمد ر کودیتا ب جب وہ کی اورصورت میں دیکھتا ہاورجان لیتا ہے کہ بیجی محری بی ای گروہ ان کوای نام سے پکارتا ہے جس جسم میں ہوتے ہیں۔ بینام درحقیقت صورت محمدی اورحقیقت محمدی کیلئے ہی بولا جار ہاہے۔تم جانتے نہیں کہ جب حضور جبائی کی شکل میں ظاہر ہوئے توشیل نے اپنے شاگر دے كبا"اشهد انى دسول الله" مِن كوايى ديتابول كه من الله كارسول بون. چونكدان كاشا كرديمى صاحب معرفت تقااس لئے اس نے ان کو پیچان لیا اور کہا"اشھد انلٹ رسول اللعث گواہی ویتا موں کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔ بدایی بات ہے جس سے کوئی بھی اٹکارنہیں کرسکتا۔ جس طرح خواب میں کوئی شخص کسی شخص کوکسی اورصورت میں و کھتا ہے ای طرح بیابھی ہے۔ کشف کا سب ہے اونی مقام یہ ہے کہ انسان حالت بیداری میں بھی وہ ویکھے جواس نے خواب میں ویکھا الیکن خواب ادر کشف میں فرق ہوتا ہے۔فرق رہ ہے کہ خواب میں حضور مجس صورت میں ظاہر ہول ، بيدارى من اس صورت كيلي هيقت محرى كالفظنيس بولا جاتا اس لئے كه جبال كسى صورت كى تمثيل ظاہر ہوتواس کی تعبیر کی جاتی ہے مقبقت محری کی تعبیرای وقت کی جائے گی جب وہ حالت بیداری میں اس تصویر کو دیکھے۔ کشف میں جب حضور کی شکل کسی اور انسان کی شکل می<mark>ں طا</mark>ہر ہو جائے تو آب كيليك لازم بكراس صورت كيلي آب هيقب محرى كانام استعال كري اورآب كيلي ضرورى ہے کہ آپ اس محض کا دیبا ہی احر ام کریں جیبا کہ آپ حضور کا احر ام کرتے ہیں کیونکہ بذریعہ کشف آپ کومعلوم ہوگیا ہے کہ حضور اس شکل میں ظاہر ہوئے ہیں۔اس محض کی شکل میں حضور کے ظبور کے بعدایتم اس سے اس طرح کا برتا ونمیں کرتے جس طرح تم اس سے میبلے اس فخف سے كرت تعے خبردارتم ميرى باتوں كامطلب بيندلوك من تائغ كا قائل مون حاشاد كا ميرايمطلب نہیں ہے بلکہ حضور کو یہ قدرت اور اختیار حاصل ہے کہ وہ تمام صورتوں میں ظاہر ہو سکتے ہیں ۔حضوراً

کاطریقه بیہ کدآپ ہرز مانے میں اس زمانے کسب سے کا ال مخف کی صورت میں ظاہر ہوتے ہیں تا کداس کی شان بلند کریں اورلوگوں کی توجہ اس مخف کی طرف ہور تو بیلوگ ظاہر میں حضور کے خلفاء اور باطن میں هیقت محمدی ہوتے ہیں۔'(۳۳۲)

اى طرح ذاكم ابوالعلاء العفي "فصوص ابن عربي" برتفريع كرتے ہوئے لكھتے ہيں" اسلام کے ابتدائی دورے ہی حضور کی از لیت کی بات مشہور ہوگئی ووسرے الفاظ میں آپ ہیے کہ سکتے ہیں کہ نورمحمدی کی ازلیت شروع ہے ہی مسلم رہی ۔سب سے پہلے شیعوں نے اس طرح کی ہاتیں کہیں اس كے بعدابلسنت نے بھى ان سے بيد باتيں اخذكرليں ان باتوں كے دليل كے طور ير كچھا حاديث وَكرك جاتى بين جن ميس ساكثر كے بارے ميں محققين كى رائے يہے كدوه موضوع احاديث بين ان احادیث میں سے چندایک حدیثیں بد بیں کہ حضور نے فرمایا"انا اول الناس فی الحلق" تخلیق مین میں سب سے پہلا انسان ہوں۔ نیز "اول ما حلق الله نوری "سب سے پہلے اللہ تعالى في مرانور بيداكيا- نيز "كنت نبيا و آدم بين الماء والطين" من الروقت بعي ني تما جَبُدآ دم علیه السلام ابتدائی تخلیق سے گز ررہے تھے اور وہ ٹی اور یانی کی درمیانی شکل میں تھے۔اس کے علادہ اور بھی بہت ساری احادیث ہیں جس سے ثابت کیا جاتا ہے کہ تمام مخلوق ہے قبل حضور کما د جود تھا۔حضور کے د جو دِ ز مانی ہے قبل ہی مختلف شکلوں میں آپ کا وجود تھا۔ نیز یہ کہ حضور کا وجود عادث نبیں بلک قدیم بے یعنی فنا ہونے والانبیس بلکہ ازل سے ابد تک بے۔ای کونور محدی بھی کہتے ہیں۔ شیعوں نے نور محمدی کے بارے میں بہت ساری باتیں نقل کی ہیں۔ چنانچاس کے بارے میں ان كاخيال سے كدينو رحمى برز مانے ميں مختلف شكل اپناتا ہے۔ بينور محرى آدم نوح ابراہيم موى عليهم السلام وغيره انبياء كي شكل مين ظاهر موازيهرآخرمين بينو رمحدي خاتم النبين محمر كي شكل مين طاهر ہوئی۔اس سے دہ بہ ثابت کرتے ہیں کہ تمام انبیاء درحقیقت ای نو رفحدی کے مظہر تھے۔اس سوج اورفکر کا بغورمطالعہ کیا جائے تواس سے عیسائیت کی بوآتی ہے۔

پوپ کلیمن الیگزینڈر کہتا ہے'' کائنات میں ایک ہی نبی ہادریدوہ انسان ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنی صورت پر پیدا کیا'اس میں روح القدس حلول کرتا ہے'ید وجود ازل سے ہادر ہر

281 \_\_\_\_\_ التصوف

زمانے میں ایک نی شکل میں ظاہر ہوتا ہے۔''

اس طرح کی باتوں کی مثال ہمیں این العربی کی کتابوں میں بھی ملتی ہے۔ابن العربی اس كيك كلم محديد حقيقت محديداورنو ومحدى كى اصطلاحات استعال كرتاب. بنانچه جب وه كلم محديد كا لفظ بولا ہے تواس سے مراد محدرسول اللہ منہیں ہوتے بلکداس سے مراداس کی حقیقت محدریہ وتی ہے جے وہ اس کا ئنات کی سب ہے کامل چیز گردا نتا ہے۔وہ کہتا ہے کہ یہ انسانِ کامل اور غدا کا خلیفہ کال ہے۔ جب موجودات میں سے ہر چیزاسائے البید کی بعض خصوصیات کی حال ہے تو محمد تمام اساء كى تمام خصوصيات كى جامع بين اوروه اسم اعظم بي يعنى لفظ "الله"-اس لئة حضور كووه تمام مراتب حاصل ہیں جوآپ ہے بل کو حاصل تھے اور آپ کی ذات میں آ کران تمام ذاتوں کا ارتکاز ہوگیا' آپ کو دہ مقام حاصل ہوگیا جس کے او پر کوئی مقام نہیں۔ آپ کو دہ صفت حاصل ہوگئ جس ے بالاتر کوئی صفت نام اور شکل نہیں ہے اس لئے تقیقتِ محدید ہی اس کا نئات کا خلاصہ اور جو ہر ب- یون بھی کہاجاسکا ہے کہ هیقت محمدین اس کا نات کی سب سے پہلی تخلیق ہے۔ایک اعتبار ے بیمالم اور کا ئنات کی سب ہے پہلی تخلیق ہے کیونکہ بیروہ نور ہے جے اللہ تعالی نے ہر چیز ہے بل پیدا کیااور پھراس سے ہر چیز کو پیدا کیا۔ یا ہیوہ عقلِ اللی ہےجس میں حق تعالیٰ نے اپنی ذات کیلئے ہی تجلی فرمائی' توبیدہ سبلا مقام' مرتبہ اور موقع تھا جب حق تعالیٰ کسی موجود کی شکل میں ظاہر ہوئے۔ جبحق تعالى براين خصوصيات اور كمالات كاظهور موااور وه صفات سامنية تمين جنهيس شارجهي نهيل كياجاسكنا توحن تعالى نے اس بات كو پسندكيا كدير كمالات مختلف صورتوں ميں ظاہر ہوں تا كداس کی صفات بھی ان صورتوں میں آ جائے۔ دوسرے اعتبارے حتیقت محمد یہ کوانسان ہے بھی جوڑ ا جا سكتا ہے۔ ابن عربی اے انسان كامل كى صورت كالمد كہتا ہے جس ميں وجود اور كائنات كے تمام حقائق جمع ہوتے ہیں اس لئے وہ اے آ و حقیقی اور هیقت انسانی بھی ہتا ہے۔ صوفیاء کی اصطلاح مين وه اسعلم باطن كامصدر منع اورقطب الاقطاب كهتم مين -

اس پہلو ہے ابن عربی اے کلمہ محمد یہ یا هنیقتِ محمد بیہ کہ اسے۔ درحقیقت بیسارے افکار افلاطونی' عیسائی اور یہودی افکار ہیں' ان افکار کوا ساعیلی اور قرام طہے افکار سے خلط ملط کر دیا گیا۔ ابن عربی نے اپنے خاص انداز میں ان تمام افکار کو ملایا اور بیانو کھے اصول نکالے جو اور بیان ہوئے۔ اس نے اس طرح کے نظریات قائم کئے جو عام طور پر عیسائی اور بہودی اپناتے ہیں۔'(۳۳۷)

ای طرح فرغانی کہتا ہے'' آدم علیہ السلام ہے لے کرمحہ کی بوت کا مظہر تھا۔ روحِ اعظم کی نبوت کا مظہر تھا۔ روحِ اعظم کی ذات دائم ذات ہے اور دیگر انبیاء کی نبوت کا اس ذات میں اظہار معروضی اور عارضی چیز ہے' سوائے نبوت مجہ یہ بیشہ ہے اور کھی ختم نبیس ہوگی اس لئے کہ نبوت محمدی روحِ اعظم کی حقیقت ہے اور اس حقیقت کی صورت وہ ہے جو تمام اساء وصفات میں ظاہر ہوئی۔ بعض وفعہ یہ نبیوں کی شکل میں ظاہر ہوئی ای وہ کی اے وہ کی اس وہ کی اس کے کہ نبوت کو ہوئی۔ بعض وفعہ یہ نبیوں کی شکل میں ظاہر ہوئی اے وہ کی نام دیا گیا۔ گر حضور کی ذات میں یہ صفات کے ساتھ ظاہر ہوئی اور ای پر نبوت کو گیا۔ گر حضور کی ذات میں یہ صفات کے ساتھ ظاہر ہوئی اور ای پر نبوت کو ختم کر دیا گیا۔ تو حضور تحقیقت کے اعتبار سے تمام انبیاء سے مقدم ہیں' گر صورت کے اعتبار سے مختم کر دیا گیا۔ تو حضور تے فر مایا ہم ہی آخر اور ہم ہی سابق ہیں۔ یہ بھی فر مایا میں اس وقت بھی نبی اور شمی پانی اور مٹی کے در میان شے۔ اور ایک روایت میں جبکہ آدم علیہ السلام ابھی پانی اور مٹی کے در میان شے۔ اور ایک روایت میں جبکہ آدم علیہ السلام وہ کو در میان شے در میان شے۔ اور ایک روایت میں جبکہ آدم علیہ السلام وہ در ایس کے در میان شے در اور ایک روایت میں جبکہ آدم علیہ السلام ابھی پانی اور مٹی کے در میان شے۔ اور ایک روایت میں جبکہ آدم علیہ السلام ابھی پانی اور مٹی نہوں وہ کمل روح اور نہیں وہ کمل جد سے۔'' (۲۳۳۸)

د باغ اپنی کتاب' الا ہریز'' میں صوفیوں کے عقیدہ تنائخ کو بھی بیان کرتا ہے کہ صوفی اس بات کے قائل ہیں کہ ہرولی کی روح اس سے نکل کر کسی اور ولی میں یا کسی اور شکل میں ظاہر ہو سکتی ہے۔(۳۳۹)

شعرانی نے ایک صوفی کے بارے میں کہا کہ'' وہ وشمنوں کیلئے ہیبت ناک شیر کی شکل میں ظاہر ہوئے۔''(۳۳۰)

ای طرح منوفی اپنی کتاب جمیرة میں ایک صوفی کے بارے میں نقل کرتے ہیں ''وہ درندوں اور ہاتھیوں کی شکل میں ظاہر ہوتے تھے۔''(۳۴۱)

حاصل کلام یہ ہے کہ صوفیوں نے بھی میا فکاراورفلسفہ شیعوں سے لیا ہے۔ یہ بہودہ اور باطل خیالات ان سے بی اپنائے ہیں'اپنے رہنماؤں کے بارے میں وہ بھی وہی کہتے ہیں جوشیعہ اپنے رہنماؤں کے بارے میں کہتے ہیں۔ بلکہ بعض صورتوں میں تو صوفی اپنے رہنماؤں کیلئے شیعوں کے اماموں سے بھی زیادہ صفات ثابت کرتے ہیں مثلاً ابراہیم الدسوقی سے پچھاشعار منقول ہیں کہاس نے اپنے بارے میں کہا

> "میں وہ قطب ہوں جس کا تھم بڑا ہی مبارک ہے کائنات میری ذات کے گرد ہی گھوتی ہے میں عقل پر طلوع ہونے والا وہ سورج ہوں جو مجھی ڈویتا نہیں اندھے ول ہی مجھے دکھے نہیں باتے وه مجھے مرهم شیشوں میں دیکھتے ہیں حالائکہ میں تو صرف صاف شیشوں میں ہی نظر آتا ہوں میرے ذریعے سے ہی ہر امت ادر قوم کو حقیقت کی اطلاع ملی مختلف شکلول میں اور یہ ساری امتیں بھی میری ہی ہیں ہر جامع مجد میں میرا ایک منبر مقرر ہے اور حق تعالیٰ کے سامنے میں بندیدگی کا مظبر تھبرا میری ذات کے ساتھ ہی دنیا کی ہر ذات قائم ہے ادر ہر ذات میں، میں تھوڑے تھوڑے عرصہ بعد حلول کرتا ہوں کیل ہند رباب اور زین علوی سلمی اور بثینه یہ سب نام ہیں ان کی حقیقت کوئی نہیں ان سب سے مراد میری بی صورت ہے میری پیدائش آدم ہے مجی قبل کی ہے اور کا نات میں میری تجلیات کا ظہور تو میری پیدائش سے بھی بہل کا ہے آسانوں میں ' میں نور احمہ کے ساتھ تھا سفید روشن کی مسہریوں پر اپنی خلوت میں

اہراہیم علیہ السلام کے خواب میں آنے والا محض میں ہی تھا
اپنی تمام تر عنایات اور حقیقت کے ساتھ
میں اورلیں کے ساتھ تھا جب وہ بلندیوں پر چڑھے
اور جب وہ جنت میں اعلیٰ ترین مقام پر فائز ہوئے
میں علیہ السلام کے ساتھ بجین میں تھا جب انہوں نے گفتگو کی
میں نے ہی واؤد علیہ السلام کی آواز میں حلاوت اور نغسگی ڈائی
میں نوح علیہ السلام کے ساتھ جب انہوں نے دنیا کا مشاہدہ کیا
جب سمندروں اور طوفانوں کا انہوں نے مشاہدہ کیا
جب سمندروں اور طوفانوں کا انہوں نے مشاہدہ کیا
میں قطب ہوں ہر حال میں شخ طریقت ہوں
میرا نام ابراہیم ہے اور میں شخ طریقت ہوں
ایک اور شہورصوفی مے منقول ہے کہ اس نے کہا''میں ہی مولی کلیم اللہ کے ساتھ مناجات
ایک اور شہورصوفی سے منقول ہے کہ اس نے کہا''میں ہی مولی کلیم اللہ کے ساتھ مناجات نے والا ہوں' میں ہی علی ہوں' میں نے زمین میں ہرولی کو اپنے ہاتھوں سے پیدا کیا' جس کی

ایک اور سہور صوی سے مقول ہے کہ اس کے بہا کی ہوئی میں ہمدھے ما ھا ماجات کرنے والا ہوں میں ہی علی ہوں میں نے زمین میں ہرولی کو اپنے ہاتھوں سے پیدا کیا جس کی شکل میں چاہوں آجا تا ہوں آسان پیمیں نے اپنے رب کا مشاہرہ کیا اور کری پراس سے خطاب کیا میرے ہاتھ میں ہی جنت اور جہنم ہے میں جب چاہوں انہیں بند کر دوں اور جب چاہوں کول دوں جومیری زیارت کرے گاوہ اسے جنت الفردوس میں داخل کروں گا۔ '(۲۲۳۳)

فتح الله بوراس كهتاب:

''زمین کے ہرولی کو میں نے ہی ولی بنایا آسان کی ہر حکمت کی بات میں نے ہی اسے سکھائی میں نے ہی ایوب علیہ السلام کوتمام بیاریوں سے شفادی میں نے بی این کے بیٹے یوسف کو کنویں سے آکالا میں نے ہی یونس کو مچھل کے پیٹ سے آکالا

میں نے نوح کوطوفان سے نجات دی

ساتوی آسان پیس نے اپندرب کامشاہرہ کیااوراس سے کلام کیا

میرے ہاتھ میں جنتوں کے دروازے ہیں میں انہیں کھولتا ہوں اور داخل کرتا ہوں -

جتنی بھی اس میں حورمین ہیں ان سب کو میں نے دیکھااور شار کیا

جس نے مجھے دیکھایا مجھے دیکھنے والے کودیکھایا میری مجلس میں حاضر ہوا

تومیں اسے جنت الفرووس میں جگہ دوں گا'' (۳۲۴)

فریدالدین عطارنے بایزید بسطامی نے نقل کیا کدان سے کسی شخف نے عرش اور کری کے بارے میں اور کری کے بارے میں اور کی اور محمد بارے میں ہی عرش اور کری ہول میں ہی ابراہیم مول اور محمد ہول۔''(۳۲۵)

میدوبی بات ہے جوشیعہ حضرت علی کے بارے میں نقل کرتے ہیں۔انہوں نے کہا''میں لوح اور قلم ہوں' میں امرکزی ہوں' میں ساتوں آسان ہوں' میں اسائے حسیٰ ہوں' اور میں ہی کلمات علیا ہوں۔''(۳۴۲)

یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ صوفی ان باتوں کو ثابت کرنے کیلئے وہی جھوٹی روایات نقل کرتے ہیں جوشیعہ حضرات نقل کرتے ہیں۔ مثلاً شعرانی اور محمد رفائی وغیرہ نے حضرت علی کے حوالے سے نقل کیا کہ انہوں نے اپنے ایک خیلے میں کہا'' میں بسم اللّٰد کا نقط ہوں' میں اللّٰہ کا تھم ہوں جس میں تم نے افراط وتفریط کی' میں قلم اور لوح محفوظ ہوں' میں ہی بوش اور کری ہوں' اور میں ہی ساتوں آسان اور زمین ہوں۔'' (۲۳۷)

### مراتب صوفيا

صوفیا کے مراتب بھی مختلف ہیں جنہیں صوفیا نے اپنے اور اپنے رہنماؤں کیلئے وضع کے ہیں'
ان مراتب ہیں وہ بتاتے ہیں کہ فلاں مرتبے کے خص کو یہ مقام اور اختیارات حاصل ہیں' ہم اس
بات کولسان الدین ابن الخطیب کے حوالے سے نقل کرتے ہیں' وہ کہتا ہے'' اللہ کے مخصوص لوگ
اور زمین پر اللہ کی رحت کے باعث لوگ یہ ہیں: ابدال' اقطاب' اوتا ذعر فا' نجبا' نقبا' اور ان سب کا
سر براہ غوث ہوتا ہے۔'' (۳۲۸)

علی جویری ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں' اٹل حل وعقد اور حق تعالی کے زمین پر نائب تین سو ہیں جنہیں اخیار کہا جاتا ہے' چالیس کوابدال کہا جاتا ہے' سات کوابرار کہا جاتا ہے' چار کو اوتاد کہا جاتا ہے' تین کونقبا کہا جاتا ہے' اور ایک وہ ہوتا ہے جسے خوث اور قطب کہا جاتا ہے۔ یہ سب لوگ ایک دوسرے کو پیچانتے ہیں اور تصرف کرنے میں ایک دوسرے کے علم طور امر کے مختاج ہوتے ہیں۔' (۳۳۹)

ای طرح کی بات جرجانی نقل کرتا ہے جہانچہ وہ کہتا ہے ' تطب: جے نوث بھی کہا جاتا ہے '
یہ وہ واحداورا کلوتا شخص ہے جو ہر زبان اور مکان میں اللہ تعالیٰ کی نظر کا مقام ہوتا ہے۔ ایا مین: یہ و افراد ہیں ان میں سے ایک فوث کی واکنیں جانب اور ایک با کمیں جانب ہوتا ہے۔ داکمیں جانب والے کی نظر ملک اور کا کنات پر ہوتی ہے۔ با کمیں جانب والے کی نظر ملک اور کا کنات پر ہوتی ہے۔ با کمیں جانب والے کا مرتبددا کمیں جانب والے سے زیادہ ہے اور یہی فوث کا خلیفہ ہوتا ہے۔ او تا و : یہ چارافراو والے کا مرتبددا کمیں جانب والے سے زیادہ ہے اور یہی فوث کا خلیفہ ہوتا ہے۔ او تا و : یہ چارافراو ہیں اور کا کنات کے چاروں کونوں پر متعین ہوتے ہیں 'مشرق مغرب اور شال اور چنوب میں موجود ہیں۔ ہرایک اپنی جہت کا ذمہ دار ہوتا ہے۔ ابدال : یہ سات ہیں 'جب نہ کورہ بالا شخصیات میں سے کوئی ایک اپنی جگہ کوچھوڑ ہے اور اپنی قائم مقام کسی اور شخص کو شعین کرے تو وہ بدل یا ابدال کہلاتا ہے۔ نجا: یہ چا لیس ہیں 'برن کی گلوق کے گناہ اٹھاتے ہیں 'کویا یہ دوسروں کے کام آتے ہیں۔ نقبا: جو دلوں کے جمید باہر نکا لتے ہیں' اور یہ تین سوہیں۔ ''(۲۵۰)

یجی ترتیب ابن عربی ہے منقول ہے وہ کہتا ہے''اس بات پر اجماع ہے کہ اہل طریقت سات طبقات پرمشمل ہیں ۔اقطاب آئمۂ اوتا دُاہدال ُنقباء ٔاورنجبا۔'' (۳۵۱)

ای طرح کی بات شیخ العروسی عبدالسلام الفیوری نے اپنی کتاب 'الوصیة الکبریٰ' میں نقل کی۔ (۳۵۳) اوراسی کی۔ (۳۵۳) اوراسی بات کواسلمی نے اپنی کتاب 'طبقات السلمی' میں فرکر کیا۔'' (۳۵۳)

ہم یہاں پر داؤد بن محمود قیصری کی عبارت نقل کریں گئے اس نے مزید وضاحت ہے لکھا ''ان کے مراتب بہت سارے ہوتے ہیں' پہلا مرتبہ قطبیت کا ہے'اس مقام پر ایک فخص ہی فائز ہوتا ہے اور اس کے جانے کے بعد دوسرا آتا ہے۔اسے فوث بھی کہاجاتا ہے اس لئے کہ بیلوگوں کا مددگاراورمغیث ہوتا ہے۔ پھر دواماموں کا مرتبہ ہے یہ بادشاہ کے دووز پروں کی طرح قطب کے ساتھ ہوتے ہیں۔ ایک دائمیں جانب ہوتا ہے جو عالم ملکوت اورغیب کے مغاملات میں قطب کی اجازت سے تصرف کرتا ہے دوسرا بائیں جانب ہوتا ہے جوملک اور دنیا کے معاملات میں تصرف كرتا ب- جب قطب انقال كرجاتا ج توباكين جانب والاامام اس كانائب بنما بي اس لئے كه وہ دائیں والے سے زیادہ مکمل ہوتا ہے۔ بائیں جانب والا عالم ملکوت سے بڑھ کر عالم ملک کی طرف آتا ہے 'گویااس نے بید دونوں منازل طے کر لئے ہیں جبکہ دائیں جانب والا امام ابھی عالم ملکوت تک بی پہنچاہے۔ پھراس کے بعد حارا د تا دہوتے ہیں جیسا کہ صحابہ کرام میں سے حارمنخب شخص تھے کیراس کے بعدسات ابدال کا مقام ہوتا ہے جوسات اقلیموں کے محافظ ہوتے ہیں۔ ان میں سے ہر خص اپنے اقلیم کا قطب ہوتا ہے ، پھر دس اولیاء کا مرتبہ ہوتا ہے جوعشر ہبشر ہ کے منزل میں ہیں۔ بھر بارہ کامقام ہوتا ہے جو بارہ برجول کے حاکم ہوتے ہیں'ان برجوں میں جوواقعات اور حادثات ہوتے ہیں' دوانمی کے ذہبے ہوتے ہیں۔ پھران کے بعد میں' جالیس' اور نٹانوے ہوتے ہیں جواسائے منٹی کے مظاہر ہیں۔ پھراس طرح بڑھتے بڑھتے 360 تک ایک ہی کڑی ہوتی ہے۔ سیسب لوگ ابتدائے عالم ہے اب تک موجود ہیں ان کی تعداد نہ کم ہوتی ہے نہ برهتی ہے۔ جب ان میں سے کوئی ایک عالم فانی سے رخصت ہوتا ہے تو دوسرا اس کی جگہ سنجال لیتا ہے۔ان کےعلاوہ جواولیاء ہیں وہ کم زیادہ ہوتے رہتے ہیں اس کے بعد زہاد عباداور علماء کا مرتبہ ہوتا ہے گریسارے لوگ قطب کی حاکمیت اور بادشاہت کے تابع ہوتے ہیں۔ کچھ کالل افراد ہوتے ہیں جومر ہے کے اعتبارے قطب کے برابر ہوتے ہیں نیاس کے تکم کے تابع نہیں ہوتے بلکہ براہ راست اللہ تعالیٰ ہے احکامات لیتے ہیں۔ان کے علاوہ جینے بھی لوگ ہیں وہ خدا تعالیٰ ہے نہیں بلکہ قطب ہے احکامات لیتے ہیں۔ان کے علاوہ جینے بھی لوگ ہیں وہ خدا تعالیٰ ہے نہیں بلکہ قطب ہے احکامات لیتے ہیں۔" (۳۵۵)

مشہور فرانسیبی مستشرق مانسین کہتا ہے''صوفیوں کا خیال ہے کہ یہ عالم اولیاء کی بناء پر قائم ہے جو دنیا ہے چھے ہوئے اور ان کی تعداد محدود ہے۔ جب ان میں سے کوئی ایک فوت ہوتا ہے تو دوسراان کے قائم مقام بن جاتا ہے۔ یہ تین سولوگ نقیب کہلاتے ہیں' چالیس ابدال کہلاتے ہیں' سات امناء کہلاتے ہیں' چارعمود یاستون کہلاتے ہیں' اور پھرا کیک قطب ہوتا ہے جسے غوث بھی کہا جاتا ہے۔''(۳۵۱)

یہ ترتیب اور آئنی صوفیوں نے شیعوں سے لی ہے۔ خاص طور پر اساعیلی ملار نظیر ہی شیعہ اس طرح کے مراتب اور تعداد بیان کرتے ہیں'انہی کے بارے میں فی کرکرتے ہوئے شخ الاسلام ابن سیبیہ نے اپنے مجموعے میں کہا''وہ نام جو صوفیوں کی زبان پر عام طور پر آتے ہیں' مثلاً نوث جو کے میں ہوتا ہے' چار اوتا ذسات اقطاب' چالیس ابدال' اور تین سونجباء۔ ان ناموں کا فیکر شو قر آن پاک میں ہوتا ہے' چار اوتا ذسات اقطاب' چالیس ابدال کے بارے میں ایک روایت آتی ہے جو سند کے اعتبارے منقطع ہے' اس میں حضرت علی نے حضور سے مرفوعاً نقل کیا ہے کہ حضور سے فرمایا دران میں بعنی اہل شام میں چالیس ابدال ہیں' جب ان میں ہے کی ایک کا انتقال ہوتا ہے تو اللہ ان میں ہے کی ایک کا انتقال ہوتا ہے تو اللہ تاب ہوں میں بھی نہیں ملتے۔ دراصل بیر افضوں اور شیعوں والا ہی دعویٰ ہے' وہ بھی ہرز مانے میں کتابوں میں بھی نہیں ملتے۔ دراصل بیر افضوں اور شیعوں والا ہی دعویٰ ہے' وہ بھی ہرز مانے میں امام معصوم ہوتا ہے جو تمام مخلوق پر اللہ کی جانب سے جب ہوتا ہے۔ ایمان اس کے بغیر کمل نہیں ہوتا۔ پھر وہ ایک امام کے بارے میں کہتے ہیں کہ وہ بچین میں ایک غار میں چلاگیا' چارسوچالیس ہرس گزر چکے ہیں' نہوا ہے کی بارے میں کہتے ہیں کہ وہ بچین میں ایک غار میں چلاگیا' چارسوچالیس ہرس گزر چکے ہیں' نہوا ہے کی بارے میں کہتے ہیں کہ وہ بچین میں ایک غار میں چلاگیا' چارسوچالیس ہرس گزر چکے ہیں' نہوا ہے کی بارے میں کہتے ہیں کہ وہ بچین میں ایک غار میں چلاگیا' چارسوچالیس ہرس گزر چکے ہیں' نہوا ہے کی بارے میں کہتے ہیں کہ وہ بچین میں ایک غار میں چلاگیا' چارسوچالیس ہرس گزر چکے ہیں' نہوا ہے کی کی نہوں کی نہوں کی خورس کر کی ہون میں ایک غار میں چلاگیا' چارسوچالیس ہرس گزر چکے ہیں' نہوا ہے کی کی کی دورس کے بیں کہ جو کی کی دورس کے بارے کی کی دورس کر کی کو بار کی کو بار کی کو بار کی خورس کی کی کی کی کی کو بار کی کو بار کی کو بار کی کی دورس کے بر کی کی دورس کی کو بار کی کورس کی کی کورس کی کورس کی کورس کی کی کورس کی کورس کی کورس کی کورس کی کی کورس کی کورس کی کورس کی کورس کی کورس کی کورس کی کو

دیکھااور نہ کسی کواس کے بارے میں معلوم ہے۔ بیمراتب جنہیں صوفیا نِقل کرتے ہیں شیعوں کے ہاں بھی تھوڑے سے ردو بدل کے ساتھ پائے جاتے ہیں۔ان باتوں کی نہ کوئی اصل ادر نہ ہی کوئی بنیاد ہے بلکہ من گھڑت اور بیہود ہ باتیں ہیں۔''(۳۵۷)

ابن خلدون بھی اس کے بارے میں تصریح کرتے ہیں کہ بیا اعداز اور اصطلاحات شیعوں سے ماخوذ ہیں۔ چنانچہ وہ کہتے ہیں'' متاخرین صوفیاء کشف اور اس طرح کے بچھ دیگر عقا کد کو بیان کرتے ہیں جس کی بنیا وعقیدہ حلول اور وحدۃ الشہو و ہے۔ چنانچہ صوفیوں کی کتابوں میں اس بارے بہت ذکر ملتا ہے' مثلا الہردی' ابن العربی' ابن سبعین' ابن العفیف' ابن الفارض' جم الاسرائیلی وغیرہ اپنی کتابوں میں اس بارے بہت زیادہ تفصیل بیان کرتے ہیں۔ وراصل ان کے الاسرائیلی وغیرہ اپنی کتابوں میں اس بارے بہت زیادہ تفصیل بیان کرتے ہیں۔ وراصل ان کے اکابرانیخ زمانے میں اساعیلیوں کے ساتھ رہتے تھے'ان کا عقیدہ طول اور تناشخ کا تھا' چنانچہ ان کا الرائیخ دانے میں اساعیلیوں کے ساتھ رہتے تھے'ان کا عقیدہ طول اور تناشخ کا تھا' چنانچہ ان کا اس میں کئی نئی اصلاحات وضع کیں۔ صوفیوں کے کلام میں عام طور پر قطب کا لفظ ملتا ہے جس کامینی راس العارفین یعنی عارفین کی سروار ہوتا ہے۔ اس کے بارے میں صوفیوں کا خیال ہے ہے کہ و نیا میں کوئی بھی اس کے برابر نہیں موتا ہے۔ جب اس کا انتقال ہوتا ہے تو پھر دوسر اشخص اس کی جگہ سنجالتا ہے۔ چنانچہ اس کے بارے میں ابن سینا اپنی کتاب میں لکھتا ہے کہ یہ اقطاب کے بعد ویگر آتے ہیں اور اہلی جن کہ بعد ویگر آتے ہیں اور اہلی جن کے مقام پر مطلع ہوتے ہیں۔ " (۲۵۸)

یہ ایسی بات ہے جس پر نہ کوئی عقلی اور نہ ہی کوئی شرعی دلیل ہے۔ یہ وہی باتیں ہیں جنہیں شیعہ بیان کرتے ہیں۔ صوفی قطب کے بعد انتہاء کا درجہ بیان کرتے ہیں جبکہ شیعہ قطب کے بعد نتباء کا درجہ بیان کرتے ہیں۔''

مشہور مصری محقق احد امین مصری صوفیاء کے عقائد پر تفصیلی بحث کرنے کے بعد لکھتے ہیں ''صوفیوں اور شیعوں کے درمیان گہر اتعلق ہے۔ صوفیوں نے شیعوں سے امام مہدی کی آمد والا خیال اور نظریدلیا' جے شیعہ امام مہدی کہتے ہیں' اے صوفی قطب کہتے ہیں۔ شیعوں کی طرح صوفی مجھی اس بات کو تنظیم کرتے ہیں کہ پوری کا تئات کو ایک شخص یعنی قطب چلا تا ہے اور اس کے سر پر

تمام دنیا کے معاملات کا دارو مدار ہوتا ہے۔ شیعہ مسلک میں ایسے محض کو امام کہا جاتا ہے اور شیعہ بھی اس کیلئے کہتے ہیں مقامات اور فضائل تابت کرتے ہیں جوصوفی اپنے امام کیلئے کرتے ہیں۔ قطب کے بارے میں صوفی کہتے ہیں کہ وہ زمانے کے معاملات چلاتا ہے وہ آسمان کا ستون ہوتا ہے اس کے بغیر زمین قائم نہیں رہ سمق ۔ قطب کے بعد نجاء کا درجہ آتا ہے چنا نچہ ابن العربی اپنی کتاب 'الفقو حات المکیہ' میں لکھتا ہے' ہز زمانے میں یہ بارہ ہوتے ہیں' نہ کم اور نہ زیادہ۔ ستاروں کے بارہ برجوں کی طرح ہوتے ہیں' ہرنقیب ایک برج کے معاملات کا ذمہ دار ہوتا ہے' ان نقیبوں کے باتھ پر اللہ تعالیٰ شریعت کے علوم دے دیتے ہیں' پینقیب ہرشخص کے دِل کی بات اور اس کے دِل باتھ برا سے بیان ہیں رہ سکتا' انسان اپنجارے بارے میں اتنی چیز وں کو نہیں جانا ہے اس کے بیں۔ کی شخص کو دیکھتے ہی انہیں یہ پیدلگ جاتا ہے کہ یہ میں آتی چیز وں کو نہیں جانا ہے تا ہے کہ یہ میں آتی چیز وں کو نہیں جانا ہے تا ہے کہ یہ میں انہیں یہ بیت لگ جاتا ہے کہ یہ میں انہیں بیہ بیت لگ جاتا ہے کہ یہ میں نیک باہد بخت ہے۔' (۲۵۹)

جو شخص ان مسائل پرشیعوں کا عقیدہ جاننا چاہتو اسے ہماری کتاب ''الاساعیلیہ القدامی تاریخ وعقائد'' کے ساتویں باب کا مطالعہ کرنا چاہئے جس میں ہم نے اساعیلی فکر اور اس کے نظام کو تفصیل سے بیان کیا ہے۔

ہم یہاں قاضی نعمان بن مجمد المغربی الاساعیلی کی عبارت نقل کرنا چاہیں گئے جس میں وہ شیعوں کے مطابق مراتب کو بیان کرتے ہوئے لکھتا ہے ''اساس' امام' ججت' نقیب' جناح۔''(۳۲۰) ایک اور اساعیلی محقق حیدالدین کر مانی اپنی کتاب'' راحۃ العقل'' میں بھی اسی طرح کے مراتب کا ذِکر کرتا ہے۔(۲۱۳) ایراہیم بن حسین الحامدی نے بھی یہی مراتب نقل کئے ہیں۔(۳۲۳)

یشیعوں کا ایک اور عقیدہ ہے جیے صوفیوں نے اخذ کیا 'بعد میں یہی عقیدہ صوفیوں میں بھی جڑ پکڑ گیا 'صوفیوں نے شیعوں والی اصطلاحات استعمال کیں مگر ہم اس بات کو انشاء اللہ تفصیل کے ساتھ اگلی کتاب میں بیان کریں گے۔ تقيه

291

شیعہ کے اہم اور بنیا دمی عقائد میں ہے ایک عقیدہ تقیہ لینی باتوں کو چھپانے کا ہے ہینی جو چیز ان کے دِل میں ہے ان کے دِل میں ہے اور جس کا اعلان کیا جار ہا ہوؤوہ ان کے دِل میں نہ ہو۔ یہ وہ اہم ترین عقیدہ ہے جس کی وجہ ہے شیعہ دوسرے گر دہوں اور لوگوں ہے ممتاز ہوجاتے ہیں اور ان کے اور عام سلمانوں کے درمیان فرق واضح ہوجاتا ہے۔ اس عقیدہ کی وجہ ہے ایک عام انسان کی بھی شیعہ کو بجھ ہی نہیں یا تا کیونکہ اے اس کے ظاہر و باطن اور بچے وجھوٹ کی سمجھ ہی نہیں آئے گی۔

سید محب الدین الخطیب تکھتے ہیں'' ہمارے اور اُن کے (شیعہ) درمیان فرق کردیے والی ایک چیز تقیہ ہے' میشیعوں کے ہاں دینی عقیدہ ہے جس کے ذریعے ان کیلئے جھوٹ بولنا اور ول کی بات کوزبان پر خلانا طلال ہوجا تا ہے۔ چنانچہ ایک سلیم القلب اور شریف انسان ان کی باتوں اور ظاہر کود کھے کردھو کہ کھا جا تا ہے۔ یہ ہمخص کے ساتھ ظاہری طور پرخوش اخلاقی اور محبت سے پیش آتے ہیں حالا نکہ ان کے ول میں یہ بات نہیں ہوتی۔'' (۳۲۳)

شخ الاسلام ابن تیمید قرماتے ہیں 'شیعوں کے اندرجتنی منافقت اور زندیقیت ہے 'آئی کی اور میں نہیں۔ اس لئے کہ شیعہ سلک کی بنیا وہی نفاق پر ہے 'اور نفاق کی بنیا دجھوٹ پر ہے۔ قرآن پاک ہمیں یہ بتا تا ہے کہ زبان پر اور بات اور دِل میں کی اور خیال کا ہونا منافق کی علامت ہے۔ چنانچہ اللہ پاک ارشاو فرماتے ہیں 'آئی زبانوں ہو وہ با تمیں کرتے ہیں جو اُن کے دل میں نہیں ہوتیں 'شیعہ جھوٹ بولنے کوا پند نہ ہب کا ایک اہم اور بنیا دی عقیدہ قرار دیتے ہیں اور اسے نقیہ کا نام دیتے ہیں۔ وہ اپنے الموں سے اس طرح کے اقوال نقل کرتے ہیں جس سے نقیہ کی فضیلت اور اہمیت معلوم ہوتی ہے۔ آگر چہ جن لوگوں کی طرف بیا قوال نبست کرتے ہیں 'وہ نیک اور معز زلوگ تھے گرشیعہ اپنے نہ موم عقا کہ کیلئے ان پاک طینت ہمتیوں کو استعال کرنے ہیں 'وہ نیک اور معز زلوگ تھے گرشیعہ اپنے نہ موم عقا کہ کیلئے ان پاک طینت ہمتیوں کو استعال کرنے ہیں وہ نیک باز نہیں آتے 'چنانچہ حضر سے جعفر بن صادق سے نقل کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا'' تقیہ میر ااور

ميرے آباؤاجداد كادِين ہے۔''

حالانکہ اللہ تعالی نے اہل میت میں ہے مونین کواس سے پاک کردیا' بلکہ وہ تو انتہائی سے ادرایمان کے اعتبار سے کامل شخان کا دِین تقینہیں بلکہ تقویٰ تھا۔ (۳۲۳)

اس طرح کی اور بھی بہت ساری روایات ہیں جنہیں شیعہ اپنے آئمہ معصوبین نے قل کرتے ہیں۔ان روایات ہیں جنہیں شیعہ اپنے آئمہ معصوبین نے قل کرتے ہیں۔ان روایات ہیں سے بہت کی روایات ہم نے اپنی کتاب 'الشیعہ والسنہ' میں تھی ہم نے ان روایات کو بیان کرنے کیلئے ایک باب قائم کیا ہے۔ اپنی فی کتاب ' بین الشیعہ واحل النہ میں بھی ہم نے اس موضوع پر ایک علیحہ مستقل فصل بیان کی ہے۔ جو اس موضوع پر مزید تحقیق کرنا چاہے وہ ان کتب کا مطالعہ کرے۔ یہاں ہم صرف وو روایتوں کو قل کرنا چاہیں گے۔

کشی نے حسین بن معاذبن مسلم النوی سے بیان کیا ہے انہوں نے ابوعبداللہ سے دوایت نقل کی ہے کہ دہ فر ملتے ہیں'' مجھے ابوعبداللہ نے کہا مجھے پتہ چلا ہے کہ تم جامع مسجد میں بیٹھ کر فتوے دیتے ہوئیں نے کہا ہاں۔ بلکہ میں تواس حوالے سے آپ سے ایک سوال بھی پوچسنا چاہ رہا تھا کہ ایک آ دمی میرے پاس آ کر سوال پوچستا ہے' اس کا عقیدہ میرے فلا ف ہے' تو میں اسے کیا کہوں؟ ابوعبداللہ نے کہا و یسے بی کر لیا کرو' و یسے بی کر لیا کرو' و یسے بی کر لیا کرو' میٹنی اس کے عقیدے کے مطابق فیصلہ کرلیا کرو'' (۳۲۵)

کلین نے ایک روایت جعفر نقل کی ہے کہ انہوں نے اپنے ایک ساتھی معلی بن حنیس ہے کہا'' اے معلی ہماری باتوں کو چھپا کے روسب کے سامنے نہ بتایا کر وجو ہماری باتوں کو چھپا کے گا'اے پھیلائے گانہیں تو اے اللہ تعالی دنیا میں عزت دیں گے اور قیامت کے ون اس کے سامنے ایک نور پلے گا جو جنت کی طرف اس کی رہنمائی کرے گا۔ اے معلی جو ہماری باتوں کو چھپانے کی بجائے پھیلا تا شروع کروئ اللہ تعالی اے ونیا میں ذلیل کردے گا اور قیامت کے ون اسے نور سے بھی محروم کردے گا' چنا نچہ اس کے سامنے تاریکی اور اندھیرا ہوگا اور وہ جہنم میں جاگرے گا۔ اے معلی یا در کھر تقید میرا بھی وین ہے اور میرے باید دادا کا بھی' جس نے تقید نہیں کیا

اس نے ہارے دین رحل نہیں کیا۔ "(۳۲۲)

ابن بابوید اممی اس حوالے سے کھتا ہے'' تقیہ کے حوالے سے ہمارا حقیدہ یہ ہے کہ یہ واجب ہواراس وقت تک یہ تقیہ کے حوال ہوئے ہوئے میں وقت تک یہ تقیہ چلا رہے گا جب تک قیامت قائم ہونے سے قبل بی تقیہ چھوڑ دے تو وہ ہمارے دین سے خارج ہوگیا اور اس نے اللہ اس کے رسول اور اماموں کی نافر مانی کی۔''(۳۱۷)

مفید کہتا ہے'' تقید فل چھپانے اور اپنے عقیدے کو ظاہر نہ کرنے کا نام ہے۔ ایک بات کو چھپانا جس سے دنیایا آخرت میں نقصان کا اندیشہ والیے تمام معاملات میں تقیہ کیا جاسکتا ہے جن کے ظاہر کرنے سے غالب گمان میہوکہ اس سے نقصان پہنچے گا۔'' (۳۲۸)

تقید کے بارے میں شیعوں کا می عقیدہ ہے جواویر بیان کیا گیا ہے اس کیلئے وہ بہت سے فضائل اور روایات بھی نقل کرتے ہیں۔

صوفیوں نے اس عقیدے کو بتامیہ اخذ کیا ہے بلکہ وہ تو ان سے بھی دوقدم آگے بڑھ گئے ہیں۔اللہ تعالی نے حضور کے بارے میں بیر کہا ہے کہ وہ غیب کے معاملات بتانے میں بخیل نہیں تھے۔(۳۲۹)لیکن شیعہ حضور گرتہت لگاتے ہیں اور حضور کے بارے میں جھوٹی حدیث متل مرے گاتو کرتے ہیں۔حالا نکہ فرمان نبوی ہے'' جو محض میرے بارے میں کوئی جھوٹی حدیث مقل کرے گاتو وہ اینا ٹھکا نہ جہنم میں بنائے گا۔'' (۳۷۰)

گرشیعہ حضور کے بارے میں کہتے ہیں' اللہ تعالیٰ نے ہمارے بی مجمہ کو کھم دیا ہے کہ وہ کچھ چیز وں کو چھپا کیں۔حضور نے الی باتیں چھپا کیں' چینا نیچہ حضور کا فرمان ہے' معراج والی رات جھے تین علوم دیئے گئے۔ایک قتم کے علوم وہ تیے جنہیں چھپا نے کا جھے کھم دیا گیا' دوسرے وہ علوم تیے جن کی تبلیغ میں جھے افتیار دیا گیا' اور تیسرے علوم وہ ہیں جن کی تبلیغ کا جھے کھم دیا گیا۔وہ علوم جن کی تبلیغ میں جھے افتیار دیا گیا ہے وہ شریعت کے علوم ہیں' اور وہ علوم جن کی تبلیغ میں جھے افتیار دیا گیا ہے وہ اسلام کی تبلیغ میں اور وہ علوم جنہیں بیان کرنے سے جھے منع کیا گیا ہے وہ اسلام اور الی ہیں جنہیں خدا تعالیٰ نے قرآن میں بھی ذِکر کیا ہے۔ جن چیز وں کی تبلیغ کا جھے تھم دیا گیا

ہوہ تو ظاہر ہیں اور جن میں مجھے اختیار دیا گیا ہے بیدہ چیزیں ہیں جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں''ہم انہیں اپنی آیات آفاق اورخودان کی نفول میں بتائیں گے تاکہ حق ان کیلیے واضح جو جائے۔' ای طرح اللہ یاک کا فرمان ہے'' آسان اور زمین اور جو کچھان کے درمیان ہے انہیں ہم نے حق کے ساتھ بیدا کیا۔''نیز فر مایا''اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے زمین وآ سان کی ہر چیز كو سخركيا انيز فرمايا ميس نے اس ميں اپني روح پھونى ۔ " توبية تمام آيات ايك اعتبار في ان تمام حقائق کوبیان کرتی ہیں جواسرار البی سے متعلق ہیں اور جنہیں بیان کرنے سے مجھے نع کیا گیاہے۔ ایک اعتبارے بیاشیاء حقائق سے تعلق رکھتی ہیں اور دوسری جانب شرائع سے حقائق والے اعتبار ے مجھےان اشیاء کو چھیانے کا تھم دیا گیا اورشرائع والے اعتبارے مجھےا ختیار دیا گیا۔ جوفہم الٰہی رکھتا ہؤوہ تو ان حقائق تک پینی جائے گا اور جے یہ نبم حاصل نہ ہووہ اس طرح کے حقائق کا اٹکار کردےگا۔ چنانچہ مجھان حقائق کو بیان کرنے ہے منع کردیا گیا تا کہ کم فہم لوگ اس کا انکار کرے مرابی اور بدختی میں نہ پڑ جا کیں۔ وہ علوم جنہیں چھیانے کا مجھے تھم دیا گیا ہے وہ قرآن یاک میں بھی تاویل کے ذریعے بیان کئے گئے ہیں۔ان علوم کو دہی شخص سمجھ سکتا ہے جوعلوم الہید کا ماہر ہو اور جے بذراید کشف الله تعالی میلم ودیعت کریں۔اس کے بعد جب وہ قرآن پاک کی آیات کو ے گا تو دہ ان چھے ہو ئے احکام اور باتو ل کو بجھ جائے گا۔حضور نے بھی ان چیز دل کو چھیا یا ادراس ک طرف قرآن یاک نے بھی ایک موقع پراشارہ کیا ہے " نتشابہات کی تاویل کاعلم اللہ تعالیٰ کو عل ہے۔''جو محص اس تاویل سے مطلع ہوجاتا ہے وہ ان احکام کو مجھ جاتا ہے۔''(۲۷۱)

ابونھرالسراج الطّوی کہتاہے''رسالیہ محمدیؓ کے حقائق اورخصوصیات اتنی زیادہ ہیں کہاگر انہیں بہاڑوں پررکھ دیا جائے تو پہاڑ ان خصوصیات کی وجہ سے بکّھل جا کیں' مگر حضور کو گوں کوان کی مجھ کے مطابق ہی احکام بتایا کرتے تھے۔''(۳۷۲)

اس کا مطلب میہ ہوا کہ حضور نے خدا تعالیٰ کی جانب سے دو بعت کر دہ تمام احکام امت تا۔ منتقل نہیں کئے اس لئے کہ لوگ ان علوم کواٹھانے اور شجھنے پر قادر نہیں تھے۔ ای طرح کی ایک بات شعرانی ججہ لجھی سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے فریایا'' کچھ ہاتیں الي بھي بيں جو اگر ہم تهبيں بتا ديں تو تم پاڳل ہو جاؤ' ليكن ہم يه باتيں نااہل لوگوں كونبيں بتاتے ـ''(٣٧٣)

یمی وہ بات ہے جو جے شیعہ اپنے امام جعفر الباقر نے قل کرتے ہیں کہ انہوں نے کہا ''ہمارے اور اللہ تعالیٰ کے درمیان کچھ معاملات راز کے ہیں۔ہم نے کچھ علم براور است اللہ تعالیٰ ے صاصل کیا اور اللہ تعالیٰ نے ہمیں ان علوم کی تبلیغ کی گر ہمیں ایسے لوگ نہ ملے جو ان علوم کو سیجھتے یا ان علوم کی باتوں کو برداشت کرنے کے قابل ہوتے۔''(۳۷۳)

حضرت علی کی طرف شیعوں نے ایک قول منسوب کیا ہے کہ انہوں نے فر مایا ! ہمارے کچھ معاملات بہت مشکل ہیں جنہیں وہی شخص سمجھ سکتا ہے جس کے دِل کو اللہ تعالیٰ نے ایمان کے ذریعے پر کھ لیا ہو۔ ہماری باتوں کو کشادہ اور امانت دار سینے تی برداشت کر سکتے ہیں اور ایک سوچیں انہیں یا سکتی ہیں جو کھری اور برکھی ہوئی ہوں۔ '(۳۷۵)

ای طرح ایک اور قول ان کی طرف منسوب ہے' ہماری باتیں کہ اُن تک مقرب فرشتے اور رسول بھی نہیں پینچ سکتے ۔صرف وہی صاحب ایمان پینچ سکتا ہے جس کے دِل کواللہ تعالیٰ نے ایمان کے ذریعے پر کھلیا ہو۔'' (۳۷۲)

صوفی حضرت ابو ہریرہ پر بہتان باندھتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے فر مایا ''میں نے حضور کے دوستم کے علوم حاصل کئے ہیں ایک علم تو وہ تھا جو میں نے لوگوں کے درمیان پھیلاتا تو میری زبان گدی سے تھنچ کی دوسراعلم وہ ہے کہ اگر ہیں اسے لوگوں کے درمیان پھیلاتا تو میری زبان گدی سے تھنچ کی حاتی۔''(سے ا

ای طرح شیعه علی بن الحسین زین العابدین کی طرف نسبت کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ انہوں نے کہا:

''اے میرے دب میرے یا س کچھ علوم والیے ہیں جنہیں اگر میں پھیلا وَل تو جھے یہ کہا جائے کہتم تو بت پرست ہو لوگ میرے خون کو حلال مجھیں اور میری اچھی ہاتوں کو بھی براجا نیں میں اپنے علم میں سے اصل ہاتوں کو چھیا تا ہوں تاکہ کوئی جاتل آدمی انکار کر کے فتتے میں نہ پڑجائے'' (۳۷۸)

نفزی الرندی کہتا ہے" آزاد منش لوگوں کے دِلوں میں رازوں کی قبریں ہوتی ہیں۔ بیراز اس بندے کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے امانت ہوتے ہیں جنہیں پھیلانا خیانت کہا جاتا ہے اور اللہ تعالیٰ خیانت کرنے والوں کو پیند نہیں کرتے۔ اس طرح کے معاملات کو اشاریوں کنایوں کے ذریعے بیان کیا جاتا ہے اور ان ذریعوں ہے ہی وہ شہور ومعروف ہو جاتے ہیں۔ اگر آئہیں بیان کرنے کیلئے واضح عبارتیں لائی جا کیس تو ان عبارتوں کی وجہ سے معاملہ مزید الجھ جائے گا'اس لئے کہ ہرخض کا ذرق آئیں ہمجھنے سے قاصر ہے جنانچہ ہمھنہ پانے کی وجہ سے وہ ان کا انکار کر دیتا ہے۔ ابوعلی الروذ باری نے کہا کہ ہمارا بیعلم اشاروں پر منی ہے۔ جب اسے عبارتوں کے ذریعے سے واضح کیا جائے ہیں جب اسے عبارتوں کے ذریعے سے واضح کیا جائے ہیں جو باتا ہے۔ " (۲۵۹)

لسان الدین ابن الخطیب کہتا ہے''علومِ نبوت کے حال لوگ وہ ہوتے ہیں جن کے بارے میں حضور نے فر مایا''میری امت کے علاء تی اسرائیل کے انبیاء کی طرح ہیں'' بیرہ ہم ہے جنہیں ظاہر کرنا ان کیلئے جائز نہیں ہوتا' وہ اسے پھیلانہیں سکتے' جواسے پھیلائے یا عام کردے تو اس کا خون حلال' اس کا قبل واجب ہوجا تا ہے۔ چنانچاس طرح کے اقوال بہت سے ہزرگوں کے بارے میں ندکور ہیں مثلاً ایک ہزرگ کہتے ہیں:

''اے میر سارب میرے پاس کچھ علوم توا سے ہیں جنہیں اگر میں پھیلا وَل تو مجھے یہ کہا جائے کہتم تو بت پرست ہو لوگ میرے خون کو طال سمجھیں ادر میری اچھی ہاتوں کو بھی برا جانمیں میں اپنے علم میں سے اصل باتوں کو جھیا تا ہوں تا كدكوكي جامل آدى إنكاركر كے فتنے ميں نہ پر جائے "(٢٨٠)

کبارِصوفیاءای طریقے پر چلتے تھے 'وہ لوگوں کو عام طور پراپنے علوم وافکارے آگاہ نہیں کرتے تھے'چنا نچہ کا باذی نے جنید بغدادی نے قال کیا ہے کہ انہوں نے جنی سے کہا''اس علم کوہم نے اشاروں سے حاصل کیا اور پھراسے غاروں میں چھپادیا۔ تو نے آگراسے لوگوں پر ظاہر کردیا۔ تو وہ کہنے لگے میں کہتا اور سنتا ہوں' کیادنیا میں میرے علاوہ بھی کوئی ایسا کرتا ہے۔' (۳۸۱)

شعرانی نے جنید بغدادی سے ایک اور مقام پرنقل کیا ''وہ عام لوگوں سے اہل تصوف کی باتوں کو چھپاتے سے باتوں کو چھپاتے سے باتوں کو چھپاتے سے باتوں کو چھپاتے سے جب وہ اہل تصوف کی باتیں بیان کرنا جا ہے تو گھر کا دروازہ بند کر لیتے اور جالی اپنی ٹانگوں کے بینچے کے کھکر بیٹھتے۔'' (۳۸۲)

شاذلی سے منقول ہے کہ وہ کہتا ہے ''طویل عرصہ تک مجھے حضور گادیدار نہ ہوا'ایک دفعہ ہواتو میں نے عرض کیا یارسول اللہ میراگناہ کیا ہے؟ تو حضور کے فرمایا تو ہمارے دیدار کے قابل نہیں' اس لئے کہتو ہماری راز کی ہاتیں لوگوں کو بتا دیتا ہے۔'' (۳۸۳)

صوفی بھی اپ عقید اور خیالات کولوگوں سے چھپاتے ہیں اور اپ مریدوں کو بھی ای کا تلقین کرتے ہیں۔ چنا نچہ مشہور صوفی عبد السلام فیتوری اپنی کتاب ''الوصیۃ الکبریٰ' ہیں لکھتا ہے'' بھا ئیواب ہم تمہیں کچھالی با تنبی بتا کیں گے جن کا تعلق غیبی علوم سے ہے لیکن ان کو چھپا تا تمہارے لئے ضروری ہے۔ انہیں ہیوقو ف اور نااہل لوگوں کے سامنے بیان نہیں کرنا۔'' (۲۸۳) شعرانی ایک اور اہم بات بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں'' بعض عارفین کہتے تھے ہماری کتابوں کو اہل تصوف کے علاوہ کسی اور کیلئے پڑھنا جائز نہیں ہے۔ جوان کتابوں کو پڑھے'وہ مرف ای تحقی کو ان ہوں کو ہانتا ہو۔ جوآ دمی ہاری کتابوں کو ہڑھنے کے بعداس میں بیان کردہ علوم کو ایسے لوگوں کے سامنے بتائے گا جو انہیں نہیں مانے فو وہ دونوں انکار کے جہم میں جا کیں گا۔ '(۲۵۵ کے ساتھ ایسے لوگوں کے بارے میں بیان کردیا ہے کہ جو جا کیں واف ان کردیا ہے کہ جو

د باغ نے بہت سے ایسے واقعات بیان کئے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ جن لوگوں نے اِن راز وں کو نہ سنجالا اور لوگوں کے سامنے بیان کر دیا تو اللہ تعالیٰ نے انہیں قتل سولیٰ آگ اور نابینا پن کی سزائیں دیں۔(۳۸۲)

ا نہی میں سے ایک منصور طلاح تھاجے بیداز افشا کرنے پرقل کردیا گیا۔ (۳۸۷)

بیان کیاجا تا ہے کہ جب منصور طلاح کو پھانی کو چڑھایا جانے لگاتو حضرت خصر انسانی شکل
میں ان کے سامنے آئے طلاح نے پوچھا: اے خصر! اللہ کے دوستوں کو ایس سزادی جاتی ہے؟ تو
خصر علیہ السلام کینے لگے ہم نے خدا کے رازوں کو چھپایا اور نیچ گئے تم نے ظاہر کیا اور آج پھندے
ہوئے گئے ہو۔'' (۳۸۸)

ابو بکرانشیلی سے منفول ہے کہ وہ کہتے ہیں''میں اور منصور حلاج ایک ہی ہیں' مگراس نے اسرار خداوندی کو ظاہر کر دیااور ہیں نے چھیایا۔'' (۳۸۹)

احمد بن زروق اورا بن عجیبہ نے جنید بغدادی کے بارے میں نقل کیا ہے کہ وہ ایک سوال کے کئی جواب دیتے تقے اور ہر جواب دوسرے سے مختلف ہوتا۔ (۳۹۰)

ای طرح کی ایک بات شیعہ محمد الباقر سے قل کرتے ہیں۔ چنانچ کلین زرارہ بن اعین نے قل کرتے ہیں۔ چنانچ کلین زرارہ بن اعین نے قل کرتے ہوں۔ کہتا ہے ' ہیں نے ابوجعفر سے کوئی مسئلہ پوچھا اور انہوں نے جھے بتا د. اِ ' پھر ایک اور آ دی آیا اور انہوں نے اسے ہم دونوں آدی ایلان ہے کہ اے رسول اللہ کے دونوں کے علاوہ ایک تیسر اجواب دیا ' جب وہ دونوں آدی چلے گئے تو ہیں نے کہا اے رسول اللہ کے فرزند اہل عراق کے بیدونوں افراد آپ کے پاس سوال کرنے کیلئے آئے مگر آپ نے دونوں کو مختلف فرزند اہل عراق کے بیدونوں افراد آپ کے پاس سوال کرنے کیلئے آئے مگر آپ نے دونوں کو مختلف ایک بات بی بتا کیں تو لوگ تبہاری باتوں کی تصدیق کریں 'جو تمہارے اور ہمارے لئے نقصان دہ ہے۔ پھروہ کہنے گئے کہ میں نے اپنے والد عبد اللہ علیہ السلام سے کہا کہ بیتو ہمارے ہی ساتھی ہے ہماری خاطر بیسولی پر بھی چڑھ جا کیں گا ورآگ پر چلنا بھی برواشت کریں عے کیکن آپ نے ہماری خاطر بیسولی پر بھی چڑھ جا کیں گا ورآگ پر چلنا بھی برواشت کریں عے کیکن آپ نے دونوں کو علیمدہ علیمدہ عواب دیئے تو انہوں نے بھی وہی جواب دیا جواد پر نے کر ہوا۔ ' (۲۹۱)

299 \_\_\_\_\_\_ التعوف

یے شیعوں کا بنیادی عقیدہ ہے جس کے ذریعے وہ خفیہ طور پر اسلام کی بنیادیں گراتے ہیں۔
اورا پی چکنی چپڑی باتوں کے ذریعے مسلمانوں کی کتاب وسنت کی تعلیمات سے دُور کرتے ہیں۔
شیعوں کے اس فتیج ترین عمل کے ذریعے مسلمانوں کو جہاد سے غافل کیا جاتا ہے۔ ہم نے
غیر جانبداری سے کام لیتے ہوئے طرفین کے دلائل بیان کردیئے جس کے بعد دودھ کا دودھاور
پانی کا پانی ہوجا تا ہے۔

## ظاہراور باطن

اب ہم ایک اور عقید ہے کو بیان کرنا چاہتے ہیں جے صوفیوں نے شیعوں سے اخذ کیا ہے اور وہ ہے طاہر و باطن اور عام و خاص ۔ شیعہ شریعت کے احکامات کو دو حصوں میں تقییم کرتے ہیں کا ہر و باطن یا بالفاظ دیگر عام اور خاص ۔ اس طریقے ہے مسلمانوں کو بھی دو حصوں میں تقییم کردیا جاتا ہے اور عام اور خاص کہہ کرا حکام خداوندی و تعلیمات نبویہ کی من مانی تشریح کی جاتی ہے۔ شیعوں کے تمام فرقے بالحضوص اساعیلی یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ بر ظاہر چیز کا ایک باطن بھی ہوتا ہے ۔ حضرت علی اور ان کی اول دیشی آئم معصومین کو باطن کا علم تھا 'جبکہ عام مسلمانوں کو صرف ظاہر کو اس خام ہے ۔ چانچہوہ کہتے ہیں' ہر خصوص چیز کا ایک فاہر اور ایک باطن ہوتا ہے' طاہر تو وہ ہے جے حواس بات کا اصل مقصود ہوتا ہے۔' (۳۹۲) حصور گی تر کہتے ہیں' بھی پر جو بھی آبیت حصور گی کہ اس کا ظاہر اور باطن تھا' ہر حرف کی ایک حد ہوتی ہے اور ہر حد کو بیان کیا جاتا کا زل ہوئی اس کا ظاہر اور باطن تھا' ہر حرف کی ایک حد ہوتی ہے اور ہر حد کو بیان کیا جاتا کے ۔' (۳۹۳)

پھر شیعہ ظاہر و باطن کو نبی اور وصی کے درمیان تقسیم کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ'' ظاہری علم حضور "کواور باطنی علم حضور کے وصی کوعطا کیا گیا۔'' (۳۹۴)

پھر کہتے ہیں'' ظاہر شریعت ہے اور باطن حقیقت ہے۔ صاحب شریعت نبی ہوتا ہے اور صاحب حقیقت و صی بینی حضرت علی بن ابی طالب میں۔'' (۳۹۵)

اس حوالے ہے ہم نے تفصیلی گفتگوا پی کتاب''الاساعیلیہ القدامی تاریخ وعقائد''میں بیان کی ہے کہ کس طرح شیعہ اپنے ان بہورہ عقائد کو ثابت کرنے کیلئے قر آن وحدیث کے ساتھ کھلواڑ کرتے ہیں۔مزیر تفصیلات کیلئے ان کتب کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے۔

کلینی اپنی کتاب''الکافی'' میں شیعوں کے ساتویں امام مویٰ الکاظم سے نقل کرتا ہے کہ انہوں نے کہا'' قرآن کا ظاہراور باطن ہے۔''(۳۹۱) ابن بابویہاتھی نے حضرت علی بن ابی طالب سے ایک طویل حدیث نقل کی ہے کہ انہوں نے کہا'' حضور ؓ نے مجھے علم کے ایک ہزار ہاب سکھائے جن میں سے ہر باب مزید ایک ہزار ابواب کوکھولتا ہے۔ بیعلم میرے علاوہ کسی کوعطانہیں ہوا۔'' (۳۹۷)

شیعوں کے مطابق حضرت علی کے بعد آنے والے اماموں نے اس علم کووراثت میں حاصل کیا۔ چنا نچھ کلینی اپنی کتاب میں کہتا ہے' اللہ تعالی نے حضور کے اہل ہیت کے ذریعے دین کو واضح کیا اوران کے ذریعے بی حق کے راستوں کو بیان کیا۔ ان پراللہ تعالی نے علم اور حکمت کے باطنی احکام کو کھول دیا اور انہیں اپنے دین اور معرفت کے خزانے بنایا۔ بیانل بیت اللہ تعالی اوراس کی مخلوق کے درمیان جمت ہیں اور بیوہ باب ہیں جن کے ذریعے معرفت حق کیلئے واضل ہوا جاتا ہے۔ ان امراس کی جگہ لے لیتا ہے۔ ان امراس کی جگہ لے لیتا ہے۔ ان اماموں کے ذریعے اللہ تعالیٰ لوگوں کی رہنمائی فرماتے ہیں۔ " (۳۹۸)

یہ بات قابل ذکر ہے کہ شرایت اور حقیقت کے درمیان فرق پرشیعوں کے تمام فرقے اعتقاد کرتے ہیں اورائ اصول کی بنیاد پران کے درمیان امام کی تعین پراختلاف ہوتا ہے۔ ان کا اختلاف اس بات پر ہوتا ہے' جانے والے امام نے اپنا علوم کے راز سے کس کوآگاہ کیا؟ کیے اپنا جانشین بنایا؟ کسے تاویل کے علم ہے مطلع کیا؟ کسے ظاہر و باطن دونوں علوم سے آراستہ کیا؟ اس کئے کہ سب بی ان کے مانے والے تھے اور سب بی جانے تھے کہ ان کا ظاہر و باطن ہے۔ ہر شخص کی روح ہے اور ہر کوئی اپنے صاب سے تاویل کرتا ہے۔'' (۳۹۹)

حاصل کلام یہ ہے کہ شریعت اور علوم کو ظاہر اور باطن میں تقتیم کرناشیعوں کا ایک اہم عقیدہ ہے جوعبداللہ بن سباکے ذریعے یہودیوں سے لیا گیا ہے۔

ا نہی افکارکوصوفیوں نے شیعوں سے لیا ہے اور اسے اپنے مسلک کا بنیادی عقیدہ بنالیا ہے؛ چنانچے صوفی بھی شیعوں کی طرح شریعت اور حقیقت میں تفریق کرتے ہوئے کہتے ہیں 'علوم تمین فتم کے ہیں ظاہر باطن اور باطن کا باطن ۔ جس طرح ہرانسان کا ایک ظاہر باطن اور باطن کا باطن ہوتا ہے۔ شریعت کا علم، علم ظاہر' طریقت کا علم، علم باطن اور حقیقت کا علم باطن کا باطن

ے۔''(۲۰۰)

. ابونصر السراج الطّوى كہتا ہے'' ہم علم كا ظاہر اور باطن ہے۔ ظاہر باطن كے بغير قائم نہيں ہو سكتا ہے اور باطن ہے اللہ تعالىٰ نے ان الفاظ سكتا ہے اور باطن بھی ظاہر كے بغير قائم نہيں ہوسكتا ۔ بيو ہى معاملہ ہے جسے اللہ تعالىٰ نے ان الفاظ ميں بيان كيا'' اگر بياوگ اس معالم كورسول اللہ اور اولى الامر كے حوالے كر ديتے' اہل استنباط اسے مجھ حاتے۔''

اہل استنباط علم باطن کو جانتے ہیں اور یہی علم اہلِ تصوف کاعلم ہے اس لئے کہ بیقر آن و حدیث سے مستنبط ہے۔ تو علم ظاہر اور باطن پر منقسم ہے اور قر آن کا بھی ظاہر اور باطن ہے۔ حدیث رسول اللہ کا بھی ظاہر اور باطن اور اسلام کا بھی ظاہر اور باطن ہے۔'' (۱۰۰۱)

صوفی وہی روایت نقل کرتے ہیں جواس سے پہلے شیعوں نے نقل کی تھی'' ہرآیت کا ظاہر' باطن اور صدہے۔'' (۴۰۲)

صرف بہی نہیں صوفی شیعوں کی طرح علم باطن کا منبع اور ما خذ حضرت علی کو قرار دیتے ہیں 'چنا نچے ایک صوفی کہتا ہے' 'جریل علیہ السلام نے حضور 'پر شریعت نازل کی 'جب شریعت کھل ہوگئی 'اس کے احکام پختہ ہو گئے تو اس کے بعد شریعت کی حقیقت کو نازل کیا گیا یعنی ایمان اور احسان علم شریعت حضور گوعطا کیا گیا اور حضور 'نے شریعت کے باطن سے بعض صحابہ کو آگاہ کیا ۔ سب سے پہلے علم حقیقت کے بارے میں حضرت علی نے حضور سے بچھا قوال نقل کے' بچر اس کے بعد بیا قوال بڑھتے گئے اور بہت سارے لوگوں نے انہیں نقل کیا جو تا قیامت چلتے رہیں گئے۔ ' (۲۰۳۳)

شیعدا پی کابوں میں ای طرح کی ایک بات نقل کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ حضرت علی نے فرمایا '' حضور نے جھے علم کے ستر باب سکھائے جو میر ے علاوہ کی کوعطانہیں کئے گئے۔'' (۴۰۳)

اس کے ملاوہ بھی بہت ساری روایات ہیں جنہیں صوفی شیعوں سے نقل کرتے ہیں مشلا عام طور پر ایک حدیث بیان کی جاتی ہے جو بالکل موضوع ہے کہ '' میں علم کا شہراور علی اس کے دروازے ہیں۔'' (۴۰۵)

303 \_\_\_\_\_ التصوف

ای طرح کی ایک اور موضوع حدیث حضرت ابوسعید الخدری کی طرف منسوب کی جاتی ہے کہ انہوں نے فرمایا''،ہم حضور کے ساتھ چل رہے سے حضور کے جوتے کا تعمد نکل گیا تو حضرت علی اسے ٹھیک کرنے گئے حضور اس جوتے کو پہن کر پھر چل پڑے اور فرمایا لوگؤتم میں سے پھھ لوگ ایسے جیں جن کے ساتھ علی قرآن کے احکام بیان کرنے کیلئے قال کریں گے۔''(۲۰۸) ای طرح کا ایک قول عبد الرحمٰن الصفوری نے اپنی کتاب'' نزھۃ المجالس وختنب النفائس'' میں نقل کیا ہے۔(۲۰۸)

ابن فارض اس کے بارے میں کہتا ہے:

" تاویل کے ذریعے مشکل ہاتوں کو ....علی نے واضح کردیا اپنی وصیت کے ذریعے اپنی وصیت کے ذریعے "(۴۰۸)

ا بن عربی قرآن پاک کی آیت "عم یتساء لون عن النباء العظیم" کی تفسیر لکھتے ہوئے کہتے ہیں" اس سے مراد قیامتِ کبریٰ ہے اس لئے کہا گیا ہے کہ امیر الموشین حضرت علی ہی بناء ظیم ہیں "اورونی حقیقت اورشریعت کو بیان کرنے والے ہیں۔" (۴۰۹)

ای بارے جویری کہتے ہیں ''علی ابن ابی طالب حضور کے بچپازاد بھائی جومصیبتوں اور بلا کا کے سمندر میں غرق رہے ولایت کی آگ میں جھلتے رہے 'اور حضرت علی ہی تمام اولیاءاور اتقیاء کے امام ہیں۔ طریقت اور تصوف میں ان کا ہزاہی بلند مقام ہے۔ تاویل اور تقیقت کو بیان کرنے میں انہیں مہارت تامہ حاصل تھی چنانچہ ان کے بارے میں جنید بغدادی کہتے ہیں کہ حضرت علی اصول اور آز ماکش کے معالم میں ہمارے شیخ ہیں 'یعنی حضرت علی ہی علم اور معاملات میں تصوف کے ہاں طریقت کے علم کو اصول کہا جاتا ہے اور صعوبتیں میں داشت کرنے کومعاملات کہا جاتا ہے۔' (۲۰۰)

طوی نے ابوعلی الروذ ہاری سے نقل کیا کہ انہوں نے کہا ''میں نے جنید بغدادی کو یہ کہتے ہوئے الموشین علی ابن ابی طالب سے راضی ہو جائے' اگر وہ جنگوں میں مصروف نہ ہوتے نو ہمیں اور بھی بہت سے علوم وفنون سے آگاہ کرتے۔ان کے پاس علم لدُنی تھا' یہ وہ علم ہے

جواللہ تعالیٰ نے حضرت خصر علیہ السلام کوعطا کیا تھا'جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ خود فریاتے ہیں ہم نے انہیں اپنے علم میں ہے علم دیا۔''(۴۱۱)

پھرطوی نے حضرت علی ہے کچھ چیزیں نقل کی ہیں اور کہا '' حضرت علی کرم اللہ وجہہ ہے اس طرح کی اور بھی بہت ساری کرامات ثابت ہیں۔ آپ نے علوم کے ایسے دریا بہائے کہ آج تک اہل تصوف اس سے سیرانی حاصل کررہے ہیں۔''(۲۱۲)

اب ظاہر بات ہے کہ بی عبارتیں شیعوں کی عبارتوں سے ہو بہوملتی ہیں۔

علم باطن میں صوفیوں نے بھی صحرانوردی کی ہے ، چانچہ عمادالدین الاموی کہتے ہیں 
''صوفیوں کا قول ہے کہ علم باطن علم قلب اور علم تصوف ہے 'یہ انتہائی قابل عزت اور بلند مقام والا علم ہے۔ اسے دیگرتمام علوم پرشرف اور تفوق حاصل ہے 'یہ تربیت کا خلاصہ اور مقصد بعث انبیاء 
ہے۔ یہ آخرت کے راستے کا علم ہے 'ای راستے پر چل کر صالحین 'صحابہ اور تا بعین نے کامیا بی حاصل کی اور قرآن پاک میں اللہ تعالیٰ نے اس علم کو وضاحت کے ساتھ بیان کیا۔ یہ علم قرآن و 
حدیث سے ثابت ہے اور قرآن پاک کی بہت ساری آیات اس پر دلالت کرتی ہیں۔ غزالی اس کے دید یع اللہ تعالیٰ کی رضا اور ہمیشہ کی کمیا بی صاصل ہوتی ہے۔ اس علم کے ذریعے وہ 
کے بارے میں کہتا ہے کہ علم باطن مقربین کاعلم ہے اس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی رضا اور ہمیشہ کی کامیا بی صاصل ہوتی ہے۔ اس علم کے ذریعے وہ 
چیزیں حاصل ہوتی ہیں جنہیں عام نگا ہوں سے دیکھنا ہمی ممکن نہیں ہے۔ '' (۲۱۳)

نيز کہتے ہیں:

یر ہے ہیں.
''شریعت کا ظاہراورعلم باطن
ایسے جسم کی طرح ہیں جس میں ایک ساکن روح ہو
ظاہر کاعلم تو ہندگی کاعلم ہے
اور باطن کاعلم خدائی علم ہے' (۳۱۳)
نیزیہ بھی کہتے ہیں' اہل ظاہر کی کوئی بھی بات اہل باطن پر جست نہیں ہے۔''(۳۱۵)
خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ علم باطن تصوف کا نام ہے'ای کی طرف!شارہ کرتے ہوئے کلا باذی نے

عبدالواحد بن زید نے قل کرتے ہوئے کہا'' میں نے حسن سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا تو وہ کہنے گئے کہ میں نے حذیفہ بن الیمان سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا تھا تو انہوں نے کہا کہ میں نے حضور سے علم باطن کے بارے میں سوال کیا تو حضور نے جواب دیا کہ میں نے جبریل علیہ السلام سے علم باطن کے بارے میں پوچھا تھا تو انہوں نے کہا کہ میں نے انڈ تعالیٰ سے علم باطن کے بارے میں پوچھا تھا تو انہوں نے کہا کہ میں سے ایک راز ہے جو میں اپنے بارک میں براہ راست القاء کرتا ہوں اور دیگر لوگ اس سے آگاہیں ہوتے ۔ ابوالحن بن بندے کے دِل میں براہ راست القاء کرتا ہوں اور دیگر لوگ اس سے آگاہیں ہوتے ۔ ابوالحن بن بنی در نے اپنی کتاب منہاج میں شیلی کے حوالے سے اشعار نقل کئے ہیں جن کا ترجہ ہے ۔

''علم تصوف کونا فذنہیں کیا جاتا اس کئے کہ وہ آسانی اور خدائی علم ہے اس میں اہل فکر کے لئے بہت سے فوائد کی ہاتیں ہیں جنہیں سمجھ دالے ہی جانتے ہیں'' (۴۱۷)

صوفی اس علم کے بارے میں مزید مبالغہ کرتے ہوئے کہتے ہیں '' بعض علاء سے سوال کیا گیا کہ علم باطن کیا چیز ہے؟ تو انہوں نے کہا یہ اللہ تعالی کے رازوں میں سے ایک راز ہے جے اللہ تعالی براہ راست اپنے کسی بندے کے دِل میں ڈالٹا ہے' اس سے کوئی فرشتہ اور نہ ہی کوئی انسان آگاہ ہوتا ہے۔'' (۲۵)

نیز بیکہ' علم باطن اللہ کے راز وں میں ہے ایک راز ہے۔'' (۲۱۸) حضور ؓ کے بارے میں ایک جھوٹی حدیث کی نسبت کرتے ہوئے صوفی کہتے ہیں کہ حضور ؓ

معودے بارے بین ایک ہوئے ہوئی طریعت کی سبت سرے ہوئے سوق عہم ہیں کہ سور نے فرمایا''علم باطن اللہ تعالیٰ کے رازوں میں ہے ایک راز اور اللہ تعالیٰ کی حکمتوں میں ہے ایک حکم مصرور جسالیہ نام اللہ اللہ من نام میں نام میں کی داری راتنا فرماتا ہے '' (2010)

حکمت ہے جیےاللہ تعالیٰ اپنے خاص بندوں کے دِلوں پرالقاءفر ما تا ہے۔''(۱۹۹)

داؤدالقیصری نے علم باطن کی اہمیت اورعلم باطن کے حاملین کی تعریف اور مقام بیان کرتے ہوئے کھا ہے۔ اس کے حاملین کی تعریف کے جیسا کے حضور کے ہوئے کھا ہے اور حضور کے اس کے بارے میں کہا کہ قرآن کا ظاہراور باطن ہے۔ اور حضور کے ایک اور مقام پر فرمایا کہ قرآن کا

ایک باطن اور پھراس باطن کا ایک باطن ہے اور بیسات مقامات تک چلنا ہے۔ ایک روایت کے مطابق ستر باطن آتے ہیں۔ قرآن پاک کا ظاہروہ ہے جوقر آن پاک کے الفاظ اور آیات ہے معلوم ہوا ور اس کا باطن وہ ہے جو پہلی نظر کے ساتھ ہی سمجھ میں آجائے اور صدوہ ہے جس پر پہنچ کر انسانی سوچ اور عقل ختم ہوجائے۔ اور مطلع وہ ہے جس پر کشف کے ذریعے مطلع ہوا جائے کہ کی بھی آیت کا پہلامفہوم عوام وخواص سب کیلئے ہوتا ہے دوسرامفہوم خواص کیلئے ہوتا ہے صوصرف کا ملین کیلئے ہوتی ہوتی ہے اور مطلع تو خاص الخاص اور اکا ہر اولیاء کیلئے ہوتا ہے۔ احادیث کے بارے میں بھی بہی تقسیم ہوتی ہے۔ علماء کے بھی بہت سارے مراتب ہیں۔ کوئی فقط عالم ہیں اور کوئی اعلم۔ ذات خداوندی اور زبین دہ علم خاہرے واقف ہوتے ہیں۔ جبکہ جو ذات خداوندی و ذات نبوی سے انتہائی قریب و در ہیں وہ علم خاہرے واقف ہوتے ہیں۔ جبکہ جو ذات خداوندی و ذات نبوی سے انتہائی قریب دوتے ہیں دہ علم باطن ہے بھی آگاہ ہوتے ہیں۔ "(۲۲)

نیز ''یہ وہ علم ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے خزانے میں محفوظ کیا ہوا ہے اور مخصوص اولیاء کو ہی اس کاعلم عطا ہوا۔ ابو بکر الواسطی قرآن پاک کی آیت ''و الر استحون فی العلم'' کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ یہ وہ لوگ ہیں جوعلم غیب سے آگاہ ہوتے ہیں 'جوسر الہی کے راز وں سے بھی مطلع ہوتے ہیں 'جنہوں نے علم کے دریاؤں میں غوطہ خوری کی ہے اور وہاں سے انہوں نے ہر آیت اور حرف کاعلم اور اس مفہوم کے اثر ات لئے۔ اس بحر ذ خارے انہوں نے علم کے ہیرے جواہرات حاصل کئے۔ ''(۲۲س)

نیز وہ کہتے ہیں' اہل الظاہروہ ہیں جولوگوں کواحکام ومسائل ہے آگاہ کرتے ہیں اور اہل باطن وہ ہیں جوعام لوگوں کے ولول کے بھیدول ہے بھی واقف ہوتے ہیں۔علم ظاہر تھم اور علم باطن حاکم ہیں۔اور ظاہر بات ہے کہ تھم حاکم کے تھم تک موقوف رہتا ہے۔'' (۳۲۲) نیز' اہل الظاہر شریعت والے اور اہل باطن حقیقت والے ہیں۔'' (۳۲۳)

صوفی علم باطن کی طرف جانے پراس لئے مجبور ہوئے کہ انہوں نے تصوف کے نام پراسلام میں جومن گھڑت تعلیمات اور باتیں واخل کی ہیں قر آن وسنت میں اس کا کوئی وجوذ ہیں ہے۔اپنے

ہفوات کومضبوط اور پختہ کرنے کیلئے انہوں نے علم باطن کا سہارالیا ۔اس بارے ٹیکلسن کہتا ہے " قرآن كى بھى طرح تصوف كيليح بنياداوراساس نہيں بن سكتا صوفى اپنے غد بب كے حوالے سے شیعوں کے مقلد اور تنبع ہیں۔ وہ ان کی طرح قرآن وسنت کے احکامات میں عجیب طرح کی تاویلات کرتے رہتے ہیں۔قرآن یاک کے ہرکلمہ کامن جابا مطلب نکالتے ہیں ہرآیت کے بارے میں ان کا خیال ہوتا ہے کہ اس آیت کے ظاہری معنی کے پیچھے باطنی معنی بھی ہے جب صوفیوں نے علم باطنی کے نام پرایک نیاعلم ایجاد کرلیا'اب ان کیلئے اپنی تمام من گھڑت باتوں کو تحفظ دینا آسان ہوگیا۔اب نہیں قرآن وحدیث ہےمطلب کی آیات بھی مل سکیں اورمطلب کامفہوم بھی مصوفیوں نے واضح طور پر کہد یا کہ تصوف علم باطن کا نام ہے اور اس کے بانی حضرت علی ہیں جنہوں نے حضور سے بیلم حاصل کیا۔ چنانچہ ایک دفعہ جب صوفی احکام خداد ندی میں تادیل شروع كرتے بين تو تاويل كا دروازه كھلتائى چلاجاتا ہے۔جس كا نتيجديد لكاتا ہے كه عبادات اوراسلامى ا حکام میں تناقض اور تضاد نظر آتا ہے۔قر آن پاک کے معنی چونکہ بہت زیادہ ہیں اس لئے ہر مخض اینے مطلب کے معنی کولیتا ہے۔شریعت کے بارے میں بھی صوفیوں کا یہی مؤقف ہے۔ ہرصوفی شریعت کے احکامات کی من جا ہی تعبیر کرتا ہے۔ بعض صوفی ایسے ہیں جودین احکام میں غلو کرتے ہیں ہرمکن طریقے سے عبادت ادا کرنے کی کوشش کرتے ہیں اور بھیل حکم خداوندی کیلئے وہ مشکل ے مشکل راستہ اختیار کرتے ہیں حالا نکہ اسلامی اعتبار سے توبیہ بات ثابت ہے کہ قر آن وسنت کے تھم کی تغیل تب ہوگی جب اے قرآن وسنت میں بیان کردہ اصولوں کے مطابق کیا جائے گا۔مثلاً مج گناہوں سے دُور کرنے کا ذریعہ ہے احرام شہوات اور لذتوں والی چیزوں کوایے آپ سے ہٹانے کا ذریعہ ہے، مگرصوفی اس میں مطلب کامعنی بیان کرتے ہوئے اس پڑمل کرتے ہیں۔ دوسری جانب وہ صوفی ہیں جوایے آپ کوشری احکام کا مقلد نہیں سجھے۔اس لحاظ سے صوفیوں کے درمیان بھی واضح تصنا دنظرآ تا ہےاوراس تصاد کی بنیادی دجہ تاویل کا وہ دروازہ ہے جوانہوں نے ہر عام و خاص کیلئے کھول دیا۔ یہ بات ہم پہلے بھی بیان کریکے ہیں کہ صوفی اینے آپ کو انتہائی خاص مخلوق مجھتے ہیں جنہیں حق تعالی اپنا علوم کے اسرار سے نواز تاہے۔' ( mrm)

ایک اوراعتبار سے اپنی ان تا ویلات کی بنا پر بی وہ بھی آپ سے باہر ہو کر کفریہ کلمات کہنا شروع کر دیتے ہیں۔ جب علاء صونیوں کے اس طرح کے کفریہ کلمات سنتے ہیں تو انہیں کا فرئ ملحد اور زندیق کہتے ہیں ۔ علاء کے فتو ؤں سے بہتے کیلئے صوفیوں نے ظاہر اور باطن کا سہارالیا۔ جب ان پر کفر کا فتو کی گلتا ہے تو وہ یہ کہہ کر جان چیٹر الیتے ہیں کہ اس سے ظاہر کی نہیں بلکہ باطنی معنی مراوب ۔

مثلاً طوی بہت سارے صوفیوں کے نام ذِکر کرتا ہے جن پر زندیق اور ملحد ہونے کے الزابات لگائے گئے کئین طوی ان صوفیوں کی وکالت کرتے ہوئے کہتا ہے''ابوعبداللہ الحسین بن کی علم صفات اور علم حروف کے بارے میں گفتگو کرتا تھا'لہذا ابوعبداللہ زبیری نے اے کا فرقر اردیا اور کفر کے فتوے کی وجہ ہے لوگوں نے اے مارنے کی کوشش بھی کی مطوی کہتا ہے جھے بہل بن عبداللہ نے بتایا کہ اس پر کفر کے فتوے اس کے لگے کہ اس نے لوگوں کے سامنے وہ علم بیان کیا جو ان کی سجھے بالاتر تھا۔ اپنی زبان پر قابونہ پا سکنے کی وجہ ہے اے بھرہ شہرے نگلنا پڑا۔ جب علوم ومعارف کی باتیں کرتا تو علیا بھی انگشت بدنداں رہ جاتے۔'' (۲۲۵)

ابوسعیداحمد بن عیسی الخراز کہتا ہے'' کی مخالفت بہت سے علماء نے کی ہے'اس کی کتاب ''السر'' کی وجہ سے علماء نے اسے کا فرقر اردیا ہے۔ دراصل علماءاس کتاب کے مندرجات کو بچھ نہیں پائے تھے۔ مثلا اس نے اپنی کتاب میں ایک مقام پر لکھا: ایک خض جواللہ کی طرف رجوع کرتا ہے' ذِکر کثر ت ہے کرنا شروع کردیتا ہے'اللہ تعالیٰ کی ہرممکن تعظیم کرتا ہے اور ذِکر میں اس قدر محواور غرق ہو جاتا ہے' اپنے اور اللہ کے علاوہ اسے کوئی چیز نظر بی نہیں آتی 'اگر اسے پوچھا جائے کہم کون ہواور کیا جا ہے' ہو؟ تو اس کا جواب ایک بی ہوگا۔۔۔۔۔''(۲۲س)

اس طرح کے اور بھی بہت سارے اقوال صوفیوں کی کتب میں ندکور ہیں'جن میں انہوں نے علماء کے فتو وَں کی تاویل کی۔ چنا نچہ وہ کہتے ہیں' دبعض لوگ ایسے ہیں جو اہلِ معرفت کی باتوں اور ان کے اشارات کونہ بھے سکے'ان کے گہرے علم تک ان کی رسائی نہ ہوسکی' وہ معرفت کی ان باتوں کو بھھنے سے قاصر تھے' انہوں نے بہی خیال کیا کہ ریکھی لوگوں کے درمیان تھیلے علم کی

طرح کوئی عام ساعلم ہے چانچہ دہ اس علم کو ہلکا سجھنے کی وجہ سے ہلاک ہوگئے۔"(۲۲۵)

اس طرح کی اور بھی بیٹار مثالیں ہیں۔ آخر ہیں ہم چند تاویلات کو بیان کرتا چاہیں گے جو صوفیوں نے قرآن و حدیث میں کی ہیں' تا کہ بات مزید واضح ہوجائے۔ مثلاً ابن عطاء الله الاسکندری اپنی کتاب میں بعض مشائ کے حوالے نقل کرتا ہے" اللہ تعالی نے قرآن پاک میں جوفر مایا" و بھب لمن بیشاء الذکور" ہے مرادعلوم ہیں۔ نیز" اویزو جھم ذکر انا و اناثا" ہے مرادعلوم اور حسنات میں۔ اور "و بھب لمن میں۔ اور "و بھب لمن میں۔ اور "و بھب لمن میشاء الذکور" ہے مرادعلوم ہیں۔ نیز" اویزو جھم ذکر انا و اناثا" ہے مرادعلوم اور حسنات میں۔ اور "و بجعل من بیشاء عقیما" ہے مرادوہ خص ہے جس کے پاس نعلوم ہوں اور ندہی میں۔ اور "و بعدل من بیشاء مرادوہ خص ہے۔ سے بیاس نعلوم ہوں اور ندہی تعلیم مراد ہوتی ہیں کہتے ہیں کہ گائے دی کر و صوفیاء اس آیت کے بارے میں کہتے ہیں کہ گائے ہوتی کہ صوفی انسان کانفس ہے جے ذرح کر نے کا خدا نے تھم ویا ہے۔ اس سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ صوفی باطنی علم مراد نہیں لیتے بلکہ دہ قرآن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراد نہیں لیتے بلکہ دہ قرآن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص باطنی علم مراد نہیں لیتے بلکہ دہ قرآن آیات کا معنی ہی بدل دیتے ہیں' اس لئے کہ بیآیات ایک خاص تردیب کے ساتھ چل رہی ہیں اور ایک موضوع اور دواقعہ کا تمہ ہیں۔ "(۲۲٪)

کلاباذی نے اپ بعض مشائخ کے حوالے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں''نماز کا مطلب یہ ہے کہ انسان دنیاوی آلائٹوں سے پاک ہوجائے اور حقائق میں ڈوب جائے۔اللہ تعالیٰ کے علاوہ ونیا کی چیزیں دنیاوی آلائٹیں کہلاتی ہیں اور حقائق سے مرادوہ چیزیں ہیں جو صرف اللہ تعالیٰ کیلئے ہیں۔ایک اور صوفی کا کہنا ہے کہ صلوۃ کا لفظ دراصل و صل ہے ہے۔ایک اور قول یہ ہے کہ صوم یعنی روزے کا مطلب یہ ہے کہ انسان خدا تعالیٰ کود کھنے کی وجہ سے مخلوق کو ندد کیلھے۔(۴۳۱)

سپروردی قرآن پاک کی آیت "بوقد من شجرة مبار کة زیتونة لا شوقیة" کے بارے میں تشریح کرتے ہوئے کستا ہے کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ درخت صرف عقلی یا صرف میں اللہ یا کہ کی آوازی تقلی یا صرف میوانیس تھا'یدہ تھا'یدہ تھا'یدہ ہوئی علیہ السلام نے اللہ پاک کی آوازی تقلی اور دورح مقام پرواقع ہے جے قرآن نے بقعۃ المبار کہ کہا۔"ولو لم تصسمه فار"اس نار سے مراوروح القدس یا مقدس یا ہے۔ یہ وی نار ہے جس کا ذِکر قرآن پاک کی ایک اور آیت "ان بور ف من فی النار" میں آیا ہے 'یہ تو تعالی کے قریبی لوگ۔ '(۳۳۲)

یہ کہا"دموی علیہ السلام نے جب اللہ تعالی ہے دیدار کا مطالبہ کیا تو اللہ تعالی نے ان ہے کہا"ولکن انظر الی العبل فان استقر مکانہ فسوف تر انی 'قم پہاڑکود کیمواگروہ اپنی جگہ پر فقہ النو تم بچھے بھی دکھ لوگے۔ اس پہاڑ سے مرادوہ پہاڑ ہے جو ہروت انسان کے دِل بیں موجود ہوتا ہے اورنفس کومشغول رکھتا ہے۔ اس پہاڑکی وجہ سے انسان حق تعالیٰ کی روئیت اور قرب مے محروم رہتا ہے۔ جب حضرت مولی علیہ السلام نے بہاڑ کے بارے بیس سوچنا شروع کیا تو"فلما تعلی دبه للجبل جعله دکا و خو موسی صعقا"جب اللہ تعالیٰ نے پہاڑ پر اپنی بچلی ڈالی تو وہ رہن ہوگئے۔ اس کا مطلب یہ ہے کو وحقیقت کے ظہور کی وجہ سے بشری خامیاں اورنفس کے سارے کمروفریہ ختم ہوگئے۔ اس کا مطلب یہ ہے کو وحقیقت کے ظہور کی وجہ سے بشری خامیاں اورنفس کے سارے کمروفریہ ختم ہوگئے۔ " سسے اس کا مطلب میں بیاتی ہوگئے۔ " سے بشری خامیاں اورنفس کے سارے کمروفریہ ختم ہوگئے۔ " سے اس کا مطلب میں بیاتی ہوگئے۔ " سے بشری خامیاں اورنفس کے سارے کمروفریہ ختم ہوگئے۔ " سے بارے سے سو

ابن عربی کے بارے میں ڈاکٹر ابوالعلاء العفیٰ کہتے ہیں''وہ قر آن کو اپنے مطلب کے مطابق ڈھالیا تھا' ایسی تاویلیس کرتا تھا کہ قر آن کا اصل منہوم پیچے یہ وہ جاتا اور ایک نیا قر آن سامنے آتا۔ (۳۳۴) شخ رشید رضام مری اپنے شخ محمد عبدہ کی تفییر کے بارے میں کہتے ہیں''اس تفییر میں الی متنازے باتیں ہیں جن کا قر آن میں کہیں بھی ذِکرنہیں ہے۔''(۳۳۵)

ابن عربی اپنی ایک تفییر میں لفظ "آلم" کی تشریح کرتے ہوئے کہتے ہیں" اس اغظ میں پورے وجود کی طرف اشارہ ہے۔ "لام" میں اشارہ اللہ تعالیٰ کی ذات کی طرف ہے۔ "لام" میں اشارہ عقل اوّل یعنی جریل کی طرف ہے جواس کا نئات کا درمیانی وجود ہے اور اس سے فیض اوّل مینی حق تعالیٰ ہے آخر انسان کی طرف منطق ہوتا ہے۔ " دمیم" اس سے مرادمجمہ ہیں جواس کا نئات کے آخری وجود ہیں اور کا نئات کا دائرہ ان کے ساتھ ختم ہوتا ہے۔ " (۳۳۲)

سلمی بھی ای طرح کی تاویلات کا ماہر تھا۔اس کے آبارے میں امام ذہبی کہتے ہیں''سلمی نے اپنی کتاب'' حقائق''میں وہ با تیں اور وہ تاویلات نقل کی ہیں کہ خداکی پناہ۔'' (۳۳۷)

چنانچیوہ آم کی تفیر میں کہتا ہے' الف' سے مرادو حدانیت کا الف ہے۔' الم' سے مراد الله کا لطف اور مہر بانی ہے۔'' میم' سے مراد ملک یعنی بادشاہت ہے۔ اس کا مطلب ریہ ہوا کہ جو محض حقیقت کو پالیتا ہے اور علم باطن حاصل کر لیتا ہے' توحق تعالیٰ کی جانب سے اس پر نگاہ کرم ہوتی ہے

اورا سے بندگی سے نکال لیاجاتا ہے اورا سے بری بادشاہت میں شائل کرلیاجاتا ہے۔'( ۲۳۸) قشیری'' آئم'' کی تفییر کرتے ہوئے کہتا ہے۔'' الف' نفظ اللہ کے شروع کا حرف ہے اور یہ اس نام کا حصہ بھی ہے۔''لام'' سے مراد لطف مہر بانی ہے اور بیدی تعالیٰ کے نام لطیف کی طرف اشارہ ہے۔'' میم'' سے حق تعالیٰ کے نام مجید یا ملک کی طرف اشارہ ہے۔''

ای طرح بعض لوگ ان حروف کی قتم اٹھاتے ہیں کیونکہ ان کے مطابق میے حروف اسم خداوندی کا حصہ ہیں۔ ایک قول میہ کہ یہ سورتوں کے نام ہیں۔ یہ کی کہا گیا ہے کہ ''الف'' سے مراد جبریل علیہ السلام اور''میم'' سے مراد محمد ہیں۔ یعنی میہ کتاب اللہ تعالیٰ نے حضرت جبریل علیہ السلام کے ذریعے محمد پر نازل کی ہے۔''

اس لفظ کے مزید معارف بیان کرتے ہوئے گہتے ہیں کہ لفظ الف دیگر حروف ہے منفرد

ہونکہ بیرسم الخط اور لکھنے میں اور حروف کے ساتھ متصل نہیں ہوتا بلکہ دوسرے حروف اس کے

ساتھ متصل ہوتے ہیں۔ اس سے اشارہ اس امر کی جانب ہے کہ اللہ تعالی بھی مخلوق سے علیحہ ہ اور

جدا ہیں۔ اور جوحق تعالی کے ساتھ جڑ جائے گا تو حق تعالی اسے ہر نعمت سے نوازیں ۔ گے اور

دوسروں سے اسے بے پرواہ کردیں گے ۔ لفظ الف کے بارے میں بید بھی کہا جاتا ہے کہ اس کا

مخرج بھی بہت بجیب ہے۔ دیگر تمام حروف مند میں کی نہ کی مقام پر اپنا مخرج رکھتے ہیں مگر لفظ

الف کسی مقام کا مخاج نہیں ہے بلکہ بیر طبق لیعنی گلے میں موجود خالی جگہ ہے نکلتا ہے۔ اس میں

ہوتے۔ یہ بھی ایک قول ہے کہ ہر حرف کسی نہ کہ وہ بھی الف کی طرح حروف سے متعلق نہیں

ہوتے۔ یہ بھی ایک قول ہے کہ ہر حرف کسی نہ کہی صیغے کے ساتھ متصل ہوتا ہے 'سوائے الف ک'

ہوتا۔ ہی سے معلوم سے ہوتا ہے کہ جو خص حق تعالی کے ساتھ متصل ہوجا کے گا تو اللہ تعالی اسے بھی

رتب علیا سے نوازیں گے ۔ چنا نچہ کہا جاتا ہے کہ کی بھی لفظ کا پہلاح ف اس پورے لفظ پر دلالت کرتا

ہوا درا سے پورے لفظ کے معنی بچھ میں آ جاتا ہے۔ ایک شاعر کا مشہور شعر ہے:

ہوا درا سے پورے لفظ کے معنی بچھ میں آ جاتا ہے۔ ایک شاعر کا مشہور شعر ہے:

"میں نے اے کہاڑک جاؤ

اس نے قفت کا پہلا لفظ ق بولا''

وقفت کی بجائے اس نے لفظ ق بولا کیونکہ کس بھی اسم کا پہلاحرف پورے اسم پردلالت کرتا ہے۔'(۳۳۹)

الجیلی قرآن پاک کی اس آیت "آلم ذلك الكتاب لا ریب فیه هدی للمتقین الدین یومنون بالغیب" کے بارے بی لکھتا ہے "اس آیت بین" الم" کی حقیقت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے گریداشارہ اجمالی ہے تغییری نہیں۔ کتاب سے مرادی تعالی کے اساء وصفات ہیں۔ انبانی کائل ہی کتاب ہے اس لئے الف سے مراد انبانی حقیقت ہے۔ "لاریب فیه هدی للمتقین" ہے مراد وہ لوگ ہیں جوحق تعالی کے انتہائی قریب ہیں۔ حق تعالی ان کی حفاظت فرماتے ہیں۔ "الذین یومنون بالغیب" نفیب سے مراد اللہ تعالی کی ذات ہے۔ اس لئے کہ وہ کی کونظ نہیں آتی۔ "یقیمون المصلوة" سے مراد یہ ہے کہ وہ حق تعالی کے مرتب کو تمام اساء وصفات کے ساتھ جانتے ہوئے قائم کرتے ہیں۔ "و مما رزق بھم یسفقون" یعنی وہ اساء وصفات کے ساتھ جانے ہوئے قائم کرتے ہیں۔ "و مما رزق بھم یسفقون" یعنی وہ کائات میں تھرف کرتے ہیں اس لئے کہ ان کی ذات میں بھی حق تعالی کی طرف سے صفت وصدائیت آجاتی ہے۔ " (۲۳۰)

عبدالحلیم محود نے ابوالحن شاذلی سے قرآن پاک کی ایک آیت کی تغییر کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ دہ کہتے ہیں "ھی عصای" سے مرادی تعالی کی معرفت ہے جس پرانیان جروسہ کرتا ہے۔ "اھش بھا علی غنمی "لینی اس معرفت کے ذریعے میں اپنی اولادکو ہا کہ ہوں اوران کی تربیت کرتا ہوں۔"ولی فیھا مآرب اخوی اس سے مرادیہ ہے کہ تی تعالی کے ساتھ میر ابعض دفعہ معاملات ایب بھی ہوتا ہے کہ اسے بیان کرتے سے ذمین وآسان تھی عاجز ہیں۔" (۲۳۲)

این عجیبہ نے قرآن پاک کی ایک اورآیت کی تفیر کرتے ہے گلھا"دب ادخلنی" سے مرادیہ ہے کہ تمام چزیں چاہوہ دھیقت ہوں یا غیر حقیقت ان میں مجھے داخل فرما۔ "مدحل صدق "یعن مجھے مقام عطافرما' کہ اس کے ذریعے مجھے تیر ن معرفت ہوجائے اور تیری طاقت پر مجھے مجروسہ ہو جائے۔ میں اپنی طاقت اور دنیا کی ہر طاقت سے بے نیا ہو جاؤاں

"واخرجني" مجھاس سے نکال۔ "مخرج صدق" یعنی صحیح طریقے ہے، کہ مجھ آپ کی جانب سے اجازت خاصہ ہو جائے اور میں آپ کی صحبت میں شامل ہو کر اخلاص کے اسرار ورموز حاصل كرول - "واجعل لى من لدنك العنى مجصائي ذات سے بلاواسط عطافر ما - "سلطانا" یعنی مضبوط حجت اور دلیل ۔ایسی دلیل اور ایسی حجت کہ اس کا مقابلہ کوئی بھی چیز نہ کر سکے جس کے ذریعے میں حق کوحق ثابت کرسکوں اور باطل کو بھگا سکوں۔میرے پاس ایسی دلیل ہو کہ وہ میری مد دکرےاور کی کو مجھ پر غالب نہ آنے وے'جو ہرموقع پر مجھے فتح پاپ کرے'ایسی دلیل اور حجت جو ہر چیز برغالب آ جائے' جو دشمنوں کے ساتھ دودھاری تلوار ہو' جب تنہیں ایسی دلیل نصیب ہو جائے گی توشہیں اپنے محبوب حق تعالی کی ذات کے ساتھ وصل اور تعلق نصیب ہوجائے گا۔ جب یہ دلیل ختم ہو جائے گی تو وہ تعلق بھی ختم ہو جائے گا۔ الیں دلیل جو مجھےمحسوسات سے بے نیاز كردے اس لئے كه جب محسوسات كى ضرورت نبيس رہتى توحق تعالى كى جانب سے براو راست انعامات كانزول موتا ہے۔ يدراصل انسان كى نشاة خانيديعى دوسرى پيدائش ہے۔ پہلى پيدائش میں وہ اپنے حواس پراعتبار کرتا ہے اور ان کے ذریعے کام لیتا ہے دوسری پیدائش میں بیرحواس کام نہیں کرتے بلکہ وہ حق تعالی کی جانب ہے ہدایت کے ذریعے رہنمائی حاصل کرتا ہے۔ یہ انسان کی ایک الی ولادت ہے جس کے بعداس پر بھی فٹااور موت نہیں آتی۔ "(۳۲۲)

شعرانی این شخ علی الخواص سے ایک آیت کی تغیر نقل کرتے ہوئے کھتا ہے کہ انہوں نے کہا"ان الذین قالوا ربنا الله"اس سے مراد انبیا کے کرام ہیں۔"شم استفاموا"اس سے مراد حضور ہیں۔"ان لا تحافوا و لا مراد حضور ہیں۔"ان لا تحافوا و لا تحزنوا" اس سے مراد عارفین کا لمین ہیں۔"وابشر و بالجنة التی کنتم تو عدون"اس سے مراد عارفین کا لمین ہیں۔"وابشر و بالجنة التی کنتم تو عدون"اس سے مراد عام مسلمان ہیں۔ یہامع مانع آیت ہے جس میں کامل انسانوں کے مختلف مراتب بیان کے گئے۔اگر ہمیں لوگوں کی طرف سے ضرر اور نقصان پہنچانے کا اندیشہ نہ ہوتا تو ہم تہیں اس آیت کے اور بھی بہت سارے کا بربتا ہے۔" (۲۲۳۳)

اس طرح کی بیثارتادیلات میں جوصوفی علم باطن کی آ زمیں کرتے میں اور بیعقیدہ بھی

انہوں نے دیگرعقائد کی طرح شیعوں سے لیا ہے۔ شیعوں نے اس طرح کے عقائد یہود ہوں سے افذ کئے ہیں۔ گویا کہ تصوف میں بالواسط یہودی عقائد بھی شامل ہیں۔ صوفیوں کی بالخصوص مشابہت شیعوں کے فرقد اساعیلیہ اور نصیر ہیہ ہے ہے۔ شعرانی، فرقد اساعیلیہ کے بارے میں کہتا ہے ''اس قوم کو باطنیہ بھی کہا جاتا ہے اور ان کا عقیدہ تھا کہ ہر چیز کا ایک ظاہر اور باطن ہے۔'' (۱۳۲۳)

صوفی ان تمام لوگوں کو جوان کی باتوں کو نہیں مانتے 'چا ہے علاء ہوں' فقہاء یاعام مسلمان۔ انہیں اہلِ ظاہر یاعام کہتے ہیں اور بیدالفاظ ان کی کتابوں میں بکثر سے ملتے ہیں۔ چنا نچہ ابن عربی کہتے ہیں '(اللہ تعالیٰ کی مخلوق کوسب سے زیادہ فقصان پہنچانے والے بیدعام علاء ہیں اور یہی لوگ اہل اللہ اور اللہ کے مقربین کی ایڈ ارسانی کا باعث بنتے ہیں۔ وہ اہل اللہ جوحق تعالیٰ کے معرفت اہل اللہ اور اس کے اقوال کے اسرار ورموز سے آگاہ ہوتے ہیں۔ بیدلوگ اہل سے سرشار ہوتے ہیں۔ بیدلوگ اہل سے سرشار ہوتے ہیں اور اس کے اقوال کے اسرار ورموز سے آگاہ ہوتے ہیں۔ بیدلوگ اہل تصوف اور اہل اللہ کے اسے ہی مخالف ہے' جیسا کہ سابق انہیاء کے دور میں فرعون ان کی مخالفت کیا کہ سے سرشار تھے۔' ( 40%)

لسان الدین این الخطیب کہتا ہے''سارے لوگ رسو ، ، ، ، ، ج چھپے پڑ گئے' جبکہ صوفیاء حقائق کو جاننے پر لگے ہوئے ہیں۔ گویا صوفی اہل حقائق اور عام لوگ رسم و رواج والے ہیں۔'(۴۲۲)

کمشخانوی کہتا ہے''جولوگ صرف شریعت کو مانتے ہیں اور صرف عام ہیں' اور دین کی حقیق سمجھانہیں نہیں ہے۔''( ۴۴۷ )

تحکیم ترندی اپنی کتاب'' خاتم الاولیاء'' میں لکھتے ہیں''شریعت کے اکثر احکام عام لوگوں کی سمجھ کیلئے نازل ہوئے ہیں۔'' (۳۴۸) شیعوں کا ایک اور عقیدہ بھی ہے جس میں وہ کہتے ہیں کہ شریعت منسوخ ہو پیکی ہے اور شریعت کے احکام لیحنی انسان جن چیزوں کا مکلّف تھا' وہ اب ختم ہو پیکی ہیں۔ تمام باطنی فرقے شریع سے کے ننخ پرشفق ہیں'اگر چہ بظاہروہ اس کا اقر ارنہیں کرتے گران کے اقوال وعقا کد سے اس کی تقد میں ہوتی ہے' جیسا کہ غزالی نے اپنی کتاب میں نقل کیا ہے۔ (۴۳۳) اس طرح مشہور اسائیلی امام المعزلدین اللہ نے اپنی کتاب'' ہفتے بھر کی دعا کیں'' میں بھی اس طرح کے اقوال نقل کے ہیں۔ (۴۵۰)

ابولیقوب البحتانی لکھتے ہیں' امامشر بعت کوختم کردیتا ہے۔''(۴۵۱) شیعوں کے دیگر فرقے جیسے نصیر میہ وغیرہ ہے بھی یہی منقول ہے۔ جہاں تک شرعی احکام کے فتم ہونے کی دلیل ہے' تو مشہور اساعیلی مصنف طاہر بن ابراہیم

الحارثی الیمانی کہتا ہے" رات کوقیام کرنے والے ہی دراصل الل باطن ہیں۔ان کے بلندمر ہے ک وجہ سے ان پر سے احکام شریعت ختم ہو گئے۔" (۳۵۲)

جعفرین محد الباقر کے بارے میں بھی کہا جاتا ہے کہ انہوں نے کہا''جس نے باطن کی معرفت حاصل کرلی' تواس سے ظاہری احکام ساقط ہوگئے۔'' (۳۵۳)

شیعوں کے دیگر فرقوں جیسے خطابیاور جناحیہ کا بھی یہی عقیدہ ہے۔ (۲۵۳)

شیعہ اور صوفی شرقی احکام کے خاتے کے بارے میں قرآن پاک کی ایک آیت سے
استدلال کرتے ہیں اللہ تعالی نے فرمایا" یوید اللہ ان یخفف عنکم" (۲۵۵) اللہ تعالی چاہتا

ہے کہ تمہارے بو جھ کو ہلکا کرے۔ اس طرح ایک اور آیت ہے "لیس علی اللہ بین آمنو
و عملوا الصالحات جناح فیما طعموا اذا ما اتقوا و آمنوا" (۲۵۸) ایمان والول کیلئے
کوئی حرج نہیں جواس سے پہلے وہ کھا چے ہیں اگر وہ اب ایمان لائے اور تقوی اختیار کیا۔"
ان دوآیات کو لے کر شیعوں نے تاویلات کا دروازہ کھول دیا۔ حرام چیزوں کا ارتکاب

شروع كرديا - اثناعشرى شيعدا بن امامول كى بار يديس ايك جموفى روايت نقل كرتے ہوئے كہتے ہيں ، جسكلينى نے اپنى كتاب "الكافى" بين نقل كيا ہے - وہ كہتا ہے كہ جعفر بن محمد الباقر نے ايك تتبع اور مقلد سے كہا "انسان كا نامد اعمال كسى عمل كے بغير بھى مكمل ہو جاتا كے - "(٣٥٧)

بلكـ (وه قيامت كے دن انبياء كرام كے ساتھ مول كے ـ " ( ٣٥٨ )

ابن بابویہ اتھی نے علی بن موی الرضائے نقل کیا ہے، جوشیعوں کے آٹھویں امام ہیں، کہ انہوں نے کہا''شیعوں کے اٹھال پر سے قلم اٹھالیا گیا ہے۔ میں نے بوچھا جناب وہ کیسے؟ تو انہوں نے کہااس لئے کہ انہیں تقید کا پر دہ عطا کیا گیا۔ لوگ اس پر دے کی وجہ سے برا بھلا کہتے ہیں' کوئی بھی شیعہ کسی گناہ کا ارتکاب کرتا ہے تو اس کے بدلے میں اسے دنیا میں ہی غم عطا کیا جاتا ہے جس سے اس کا دہ گناہ ختم ہوجاتا ہے۔ اگر چہ یہ گناہ ہارش کے قطروں' ریت کے ذروں اور درخت کے کا نٹوں جتنابی کیوں نہ ہو۔'' (80)

ایک اورمشہور شیعہ مفسر علی بن ابراہیم اہمی نے جعفر نے قال کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' قیامت کے دن سب سے پہلے امیر الموشین علی علیہ السلام کو پکارا جائے گا'اس کے بعد اماموں کو' پھر شیعوں کو۔ چنا نچہ اماموں کو ماننے والے اپنے اماموں کے ساتھ کھڑ ہے ہوں گے۔ پھر فاطمہ علیہ السلام کو بلایا جائے گا' پھر ان کی اولا داور انہیں ماننے والی ذیا تین کو بلایا جائے گا اور یہ سب لوگ بغیر حساب ساتے جنت میں داخل ہوجا کمیں گے۔'' (۴۲۰)

مزید مطالعہ کیلئے ہماری کتاب''الشیعہ واہل بیت' پڑھیں۔(۳۶۱) مصنف ہی کی ایک اور کتاب''الشیعہ و النہ'' کے نام سے بھی لکھی گئی ہے' وہ بھی اس سلسلے میں انتہائی مفید ہے۔(۳۱۲)

شیعوں کی طرح صوفی بھی شریعت کی منسوخی اور احکام کے خاتیے کے قائل ہیں۔ ''بعض صوفی ایسے ہیں جن کاعقیدہ یہ ہے کہ مسلس عبادت کرنے کے بعد ایک مقام ایسا آجاتا ہے جہال مزیدعبادت کی ضرورت نہیں رہتی اور صوفیوں کیلئے زنا وغیرہ تمام محر مات حلال ہو

جاتے ہیں۔"(۳۲۳)

نیزیم کہتے ہیں'' جبتم یقین کے مقام پر بھنی جاؤتو عبادت تم سے ساقط ہو جاتی ہے'اس لئے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں فر مایا بتم عبادت کردیہاں تک کہ تہمیں یقین کا درجہ حاصل ہو جائے۔''(۲۲۴)

ایک مشہور صوفی خودان عقائد کی تشری کرتے ہوئے لکھتے ہیں' دبعض لوگ ایسے ہیں جن

کے دِل سے شریعت کا احترام اٹھ گیا ہے۔ چنا نچداب وہ کم ہی پرواہ کرتے ہیں۔ وہ طال وحرام
میں تمیز نہیں کرتے ۔ قابل احترام چیزوں کا احترام نہیں کرتے عبادات کی ادائی میں ستی
کرتے ہیں اور نماز روز ہے کی زیادہ پرواہ نہیں کرتے ۔ اس کے بجائے وہ غفلت اور شہوت میں
پڑے رہتے ہیں' اور بازار یوں' عورتوں اور بادشا ہوں کی صحبت کو پہند کرتے ہیں۔ ان کا خیال سے
ہے کہ اب وہ اس مقام پر پہنچ گئے ہیں کہ انہیں عبادت کی ضرورت نہیں رہی۔ خدا تعالیٰ نے اپنے
امرار ورموز سے انہیں آگاہ کر دیا ہے اور تمام بشری احکام ان سے ہٹا گئے ہیں۔ بہت سے صوفی
اس طرح کے فیجے اعال میں ڈو بے ہوئے ہیں۔ '(۲۵۵)

طوی اپی کتاب میں صوفیوں کے بارے میں لکھتا ہے کہ انہوں نے حرام چیزوں کو طال کر دیا ہے جنانچہ وہ کہتا ہے ' بعض گراہ فرقوں نے حرام چیزوں کو طال قرار دے دیا' ان کا موقف تھا کہ ہر چیز میں اصل اباحت ہوتی ہے۔ حرمت اس وقت واقع ہوتی ہے جب کی چیز میں ظو کیا جائے۔ اگر غلونہ ہوتو ہر چیز مباح ہے۔ اپناس غلامطلب کی تاویل کیلئے وہ قرآن پاک کی اس آیت کو بطور دلیل پیش کرتے ہیں''فانبتنا فیھا حیا۔ و عنبا و قضیا۔ و زیتو فا و نخلا۔ و خدانق غلبا۔ و فاکھة و ابا۔ متاعا لکم و لانعامکم'' کہ اس میں اللہ تعالیٰ نے تمام چیزوں کو اجمالاً اور مطلقاً بیان کیا ہے۔ عام مسلمانوں کیلئے ہے چیزیں حرام ہیں گر ان کیلئے جائز ہیں۔ دراصل صوفی شریعت کے بنیا دی اصول کو بھلا بیٹھے تھے جس کی وجہ ہے وہ اس طرح کی خرافات کہ نے گا۔ اپنی جہالت کی وجہ سے وہ احکام شریعت کو تجھنے سے قاصر سے پنانچہ شیطان نے ان گراہ کن عقائد کی طرف ان کی رہنمائی کی اور انہوں نے تاویل' حیلوں

بهانوں اور حجوث کاسهار الیا۔' (۲۲ م)

سہرور دی کہتا ہے' بعض گمراہ لوگوں نے اپنا نام ملامتی رکھااورصوفیوں والالباس بہنا تا کہ انہیں بھی صوفی کہاجائے ٔ حالانکہ وہ صوفی نہیں ہیں ۔لباس توانہوں نے صوفیوں والا پہن لیا مگران كاعمل قطعاس كخلاف ہے۔وہ بھی ہرچیز میں اباحت کے قائل میں اور ان كامؤتف ہے كہ خدا تعالیٰ کی پیدا کی ہوئی ہر چیز مباح ہے۔ان کا خیال ہے کہ شریعت کے مکلّف عامۃ الناس میں وہ نہیں۔شریعت کے مکلف وہ لوگ ہیں جو ذہنی اعتبار ہے اس مقام برنہیں ہیں کہ وہ شریعت کے ا حکام کو بھے میں ۔ان کے کمتر اور تنگ ذین شریعت کی باتوں کونہیں سمجھ یاتے ۔ایسے خیالات رکھنے والےلوگ بلاشبہ لمحداور زندیق ہیں۔اس لئے کہ جوبھی شخص کسی بھی بہانے سے شریعت کا رَ د کرےگاوہ زندیق ہوگا۔ان صوفیوں کا خیال یہ ہے کہ شریعت بندگی کاحق ہے جبکہ حقیقت بندگی کی حقیقت ہے۔اور جو مخص حقیقت والا ہو جائے تواس پر بندگی لازم نہیں رہتی۔اس لئے کہاس نے اپنی گردن سے غلامی کا طوق نکال پھینکا ہے۔ پیلوگ گمراہی کے اعلیٰ درجے پر ہیں اور انہی کا خیال ہے کداب اپنی نام نہاد کوششوں اور محنتوں کی وجہ ہے انہیں شریعت کی ضرورت نہیں ہے۔ یمی وہ لوگ ہیں جوحلول کے قائل ہیں اوران لوگوں نے ہی عیسائیوں ہے بہت ساری اصلاحات مثلاً لا ہوت اور ناسوت اخذ کی ہیں ۔بعض ایسے بھی ہیں جوخوبصورت عورتوں کی طرف نظر کرنے کو حلال اور جائز سجھتے ہیں کہوہ حسن الٰہی کامظیر ہیں۔'(۴۶۷)

انبی کے بارے میں ابن الجوزی کہتے ہیں'' جان لوکہ بہت سارے صوفیوں نے عورتوں کو دیکھنا بھی چھوڑ دیا اور نکاح کرنے کی بجائے استے وقت میں عبادت کرنے کو پسند کیا' مگران کی صحبت میں کم عمر کے لڑکے (امرد) آنے جانے لگئے شیطان نے ان صوفیوں کی توجہ عورتوں کی بجائے ان لڑکوں کی طرف کردی۔ان صوفیوں کی سات قسمیں ہیں:

پہلی قتم: سب سے گھٹیالوگ وہ ہیں جنہوں نے صوفیوں کی شکل اختیار کی 'یہ لوگ حلول کے قائل ہیں۔ چنا نچیہ مجھے محمد بن عبدالباقی بن احمد بن سلیمان نے بتایا کہ انہوں نے ابوعلی انحسین بن محمد بن الفضل الکر مانی سے سنا' انہوں نے مہل بن علی الخشاب سے نقل کیا' انہوں نے ابونٹر عبداللہ بن

320 السراج نيقل كيا كدوه كہتے ہيں كەبعض لوگ ايسے ہيں جوعقيده حلول كے قائل ہيں اوران كاخيال ہے کہ حق تعالیٰ نے چندلوگوں کو نتخب کیا اوران لوگوں میں حق تعالیٰ کا حلول ہوا یعض لوگ ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں جن تعالی نے خوبصورت عورتوں میں حلول کیا۔ ابوعبداللہ بن حامد نے بعض صوفیوں کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں ہم نے حق تعالی کو دنیا میں ہی د کیچیلیا کہ وہ انسانوں کی شکل میں نظر آتا ہے۔وہ خوبصورت شکلوں میں بلکہ بعض دفعہ سیاہ بشی کی شکل میں بھی نظر آتا ہے۔ دوسری قتم : دولوگ ہیں جو بظاہر صونی ہیں مگران کااصل مقصد گناہ کاار تکاب کرناہوتا ہے۔ تيسرى قتم : د ه لوگ بين جوخوبصورت لژ كون كي طرف د كيهنے كوحلال يجھتے بين \_ ابوعبد الرحمٰن السلمی نے ایک کتاب' دسنن الصوفیہ' کے نام ہے کھی اور اس کے آخر میں لکھا کہ بعض چزیں صوفیوں کیلئے جائز ہیںاوراس میں ان کیلئے رخصت ہے مثلاً رقص گانا بجانا' اور خوبصورت چیروں کود کھنا۔اس میں انہوں نے حضور کی طرف ایک جھوٹی حدیث منبوب کی ہے کہ حضور نے فرمایا خو بصورت چېرے دالول سے خیرطلب کرو۔ نیز حضور نے ایک ادر مقام پر فربایا تین چیز ول سے نگاہ تیز ہوتی ہے سبز ہے کود کیمنا' یانی کود کیمنا اور خوبصورت چیرے کود کیمنا۔ (۳۲۸) الملمی نے اس کتاب کے آخر میں بہت ہے ایسےصوفیوں کے واقعات بھی نقل کئے ہیں جو

اس طرح کی خرافات اور گناہ کے مرتکب ہوتے رہے ۔مثلاً ایک امر دلڑ کے کاواقعہ قل کیا 'اس نے کہا کہ فلال صوفی نے میری بات کا جواب دیتے ہوئے کہا تھااے بیٹے خدا تیری شکل میں ظاہر ہوتا ہے ای وجدسے میں تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں۔ ایک اور واقع نقل کرتے ہوئے وہ کہتا ہے صوفیوں کی ایک جماعت احمد غزالی کے پاس آئی وہ ایک کمرے میں بیٹھا تھا اور کمرے میں صرف اس کے ساتھ ایک نو خیز لڑ کا تھا احمد غز الی اور لڑ کے کے درمیان گلاب کا ایک پھول بھی پڑا ہوا تھا' تجھی احمدغز الی اس چھول کودیکھیا ادر تبھی اس نوخیزلڑ کے کو۔ جب وہ صوفی آ کربیٹھ گئے تو ان میں ے ایک کہنے لگا شاید ہمارے آنے ہے آپ کی طبیعت مکدر ہوگئ وہ کہنے لگے ہاں اللہ کی قتم۔ بیہ سنتے ہی صوفیوں کی ساری جماعت پر وجد طاری ہو گیا۔ابوالحسین بن پوسف نے حکایت بقل کی ہے کہ اس نے احمد غزالی کوایک خط بھیجا جس میں اس نے لکھاد دعمہیں اپنے ترکی غلام سے محبت ہے۔''احمد غزالی نے وہ رقعہ پڑھا تواپنے ترکی غلام کو بلایا'اس کی طرف محبت پاش نگاہوں سے۔'' دیکھتار ہا'اس کی دونوں آنکھوں کے درمیان بوسالیا ادر کہا'' بیاس خط کا جواب ہے۔''

کیایہ بہودگی کی انتہانہیں ہے؟ پیر کت کرتے ہوئے اس شخص کو ذرا بھی حیااور غیرت نہ آئی۔ مجھے تو حاضرین پر بھی جیرت ہوتی ہے کہ دہ بھی جانوروں کی طرح خاموش بیٹے خلاف شریعت اس حرکت کو دیکھتے رہے۔ دراصل ان صوفیوں کے دِلوں میں اب شریعت تو رہی ہی نہیں۔ (۲۹۹)

صوفیوں کی شاعری دیکھی جائے'ان کے دہ اشعار جنہیں من کر دہ رقص شروع کرویتے ہیں اوران پر حال طاری ہوجا تاہے' دہ بھی ہیہود گیوں ہے بھرے ہوئے ہیں۔ چنانچہ ایک شاعر کہتا ہے:

' 'تہہیں دہ دقت یاد ہے جب ہم اکٹھے

صح تک اع کے گرد بیٹے رہے

گانوں کے جام ہمارے درمیان گھوم رہے تھے اور ہم پر پے بغیر ہی بیہوثی طاری ہوگئ

ہم پرسرورطاری ہوگیا

اور لفظ سرور بھی شایداس موقع پر کم ہے

جب نشے میں مت ساتھیوں نے آواز لگائی

نشے کی آواز تھی جی علی الفلاح

مارے پاس بیجان خیز چیزیں ہی تھیں

کچھ دیر کے سرور کیلیے ہم نے انہیں ہی بہادیا''( • ۲۷ )

یسف بن الحسین نے اپ مریدین کونسیحت کرتے ہوئے کہا'' جوتم مجھے کرتے ہوئے دیکھوتم بھی کرلیا کر ڈ صرف نوعمرلڑ کوں کی صحبت سے بچڑاس لئے کہ وہ بہت بڑا فتنہ ہیں۔سو سے زاکد مرتبہ میں نے اپنے رب سے عہد کیا کہ میں آئندہ نوعمرلڑ کوں کی صحبت میں نہیں ہیٹھوں گا' مگر رخیاروں کے حسن نے مجھے چین سے نہ جیسے دیا' مست آٹکھیں مجھے اپنے قریب بلاتی رہیں خدا شاہر میں بھی ان کے پاس کی گناہ کی نیت نے بیس گیا۔ پھر شخے نے بیا شعار پڑھے: رخساروں کے پھول اوریتلے یتلے ہونٹ ہوننوں کےاندراولوں جیسے دانت رخساروں میں بڑے گہرے گڑھے اورسینوں پیانجرتے ہوئے انار بيسب د كيه كريس هوش وحواس كهو ميضا اس کئے میں گانے بحانے کی محبت میں نہیں بیٹھتا''(۲۷۱)

یمی وہ لوگ ہیں جن کے بارے میں شخ الاسلام این تیمیدرحمة الله علیه فر ماتے ہیں'' انبیاء اوررسول توالله كعبادت كي طرف بلاتے تھان كابيغام توييهوتا تھا كدالله كى عبادت كرواوررسول کی اطاعت کرو۔ چورسول اللہ کی اطاعت نہیں کرے گا اور لوگوں کو اپنی اطاعت کا حکم دے گا، حلال کوحرام اورحرام کو حلال کرے گاتو وہ کافر اور دائرہ اسلام سے خارج ہے۔ ای طرح وہ سارے لوگ جو دِین اور شریعت کے احکام سے نگلتے ہیں' جوخدا اور رسول کی اطاعت ہے انکار كرتے ہيں عام ہول يا خاص بها شاہو يا نام نبادولى الله جو خض بھى شريعت كے احكام سے فكے گا، ان کا اتباع نہیں کرے گا تو وہ گمراہ اور بدبخت آ دمی ہے۔اگر چہ وہ زید اور تقوے کا دعویٰ کرتا (121)"\_11

حافظ ابن حزم الظاهري رحمة الله عليه كہتے ہيں ' بعض صوفيوں كا دعويٰ ہے كه اولياء الله انبياء اوررسول سے بھی افضل ہیں۔ چنانچدان کا خیال ہے کہ جو شخص ولایت کے اعلیٰ مقام پر فائز ہو جائے اس پرشریعت کے احکام بعنی نمازروز ہ زکوۃ وغیرہ ساقط ہوجاتے ہیں اور زنا 'شراب عورتیں وغيره اس كيلي حلال ہو جاتي ہيں۔وہ كہتے ہيں ہم الله كود كھتے ہيں اوراس سے ہمكل م ہوتے ہيں ، ہارے دل میں جو بھی خیال آتا ہے دہ حق ہوتا ہے۔ ابن شمعون نای ایک فخص کے بارے میں میں نے سنا کہ وہ کہتا تھا اللہ تعالیٰ کے سونام ہیں اور پیسب نام چھتیں حروف کے ذریعے پورے ہوتے ہیں۔ سے چھتیں حروف حجی نہیں ہیں'ان میں سے صرف ایک حرف ہی حروف حجی میں شامل ہے۔ای ایک حرف کے ذریعے صوفی حق تعالیٰ تک پہنچتے ہیں۔

ایک اورصوفی کے بارے میں منقول ہے کہ ایک دِن وہ ٹانگیں کہی کرکے بیٹے ہوا تھا کہ
اے آواز آئی'' بادشاہوں کی مجلسوں میں ایسے بیٹھتے ہیں؟'' اس کے بعد اس نے بھی بھی اپنی 
ٹانگیں کمبی نہیں کیں یعنی وہ ہمیشہ اللہ تعالی کی مجلس میں بیٹے اربتا تھا' اس لئے وہ ٹانگیں کم نہیں کرتا
تھا۔'' (۳۷۳)

ای لئے ابوملی و فا کہتے ہیں'' جب تو فنا فی اللہ ہو جائے تو پھر جو جائے جیسے جا ہے کر۔ تیراعلم جہالت نہیں کہلائے گااور تیری کو ئی جھی حرکت گناہ نہیں ہوگی۔'' (۴۷۴)

ڈاکٹر عبدالحلیم محمود صوفیوں کا ایک اصول بیان کرتے ہوئے کہتے ہیں''صوفیوں کا ایک اصول ہے'اللّٰہ کی معرفت حاصل کرلواور پھر جو چاہے کرلو۔''(۵۷۵)

۔ صوفیوں کی کتابوں میں بیٹارا پے واقعات اور حکایات موجود ہیں جس سے بہتہ چاتا ہے کہ صوفی برائیوں کا ارتکاب کرتے تھے واجب صوفی برائیوں کا ارتکاب کرتے تھے واجب اورا حکام خداوندی کورک کرتے تھے اس کے باوجود وہ اولیاء اللہ اور ستجاب الدعوۃ کہلاتے تھے اگر یہی ولی اللہ ہے۔ اگر یہی ولیا بیت کی علامت ہے تھے پھر ہرفاس وفاجرہی ولی اللہ ہے۔

شعرانی جسکے بارے میں کہا جاتا ہے'' قطب ربانی' بیکل صمرانی' عارف باللہ'' وہ اپنے طبقات میں اپنے شخطی وحیش کے بارے میں کہتے ہیں''میرے شخ مجذ دب اور صاحب حال تھے دہ شہروں میں گھومتے رہے'ان کی بہت ساری کراہات اور خارتی عادت چیزیں لوگوں میں مشہورتھیں۔ میں گھومتے رہے' ان کی بہت ساری کراہات اور خارتی عادت چیزیں لوگوں میں مشہورتھیں۔

شخ محمد الطلخي نے مجھے بتایا کہ شخ وسیش جب ہمارے پاس آتے تو بدکار عورتوں والے سرائے میں تظہرتے۔ جو بھی وہاں سے نکلٹا' اے بلا کر کہتے میرے پاس کھڑے ہوجائ' تا کہ بیاں سے نکلنے سے پہلے ہی میں اللہ کے ہاں تمہاری شفاعت کرسکوں۔ کئی بارابیا ہوتا کہ وہ بعض لوگوں کو کمرے میں لے جا کر گئی گئی روز رکھتے اور اس وقت انہیں چھوڑتے جب ان کی شفاعت تبول ہو جاتی ۔ ایک ون اس نے ان بدکار عورتوں سے کہا سب اس سرائے سے نکل جاؤ' اس لئے تبول ہو جاتی ۔ ایک وزال ہے' صرف ایک عورت نے اس کی بات مانی اور فوراً وہاں سے نکل گئی اس

کے نکلنے کے ساتھ ہی سرائے کی حیت گرگئی اور ساری مرگئیں۔

جب شیخ این شهر میں کس نے شیخ کود کھتے تو اے اس کی سواری گدھی ہے نیچا تارکر کہتے کہ اس کا سر پکڑ وتا کہ میں اس کے ساتھ کروں۔ اگر وہ شیخ ایسا کرنے ہے انکار کردے تو شیخ وہیش اسے مسمرائز کر کے اے اس جگہ پر بی بت بنادیتے تھے۔ اور اگر وہ شیخ کی بات مان لے قو شہر بھر میں اس کی بدنا کی ہوجاتی تھی۔ اس کے علاوہ بھی شیخ کی اور بہت ساری کر امات ہیں۔ ' (۲۷م) میں اس کی بدنا کی ہوجاتی تھی۔ اس طرح کے آدمیوں کے بارے میں کیا کہا جا سکتا ہے؟ شعرانی کی اس روایت کے بعد اس طرح کے آدمیوں کے بارے میں کیا کہا جا سکتا ہے؟ شعرانی جس طرح اس فا جراور خبیث آدمی کی تعریفیں کر رہا ہے اے وہی کا مل اور ہے اس کی کر امات اور مستجاب الدعوات ہونے کو بیا تگ وہل بیان کر رہا ہے اے وہی کا مل اور ہو شفاعت کہدر ہا ہے۔ کیا بیا حکام خداوندی کا صاحب شفاعت کہدر ہا ہے۔ کیا بیا حکام فراوندی کا کھلواڑ نہیں؟ اس سے بڑی بھی کوئی بدکاری اور بدیختی کی بات ہو سکتی ہے؟ ایسے مخف سے بڑا بھی کوئی زندین مکمی نا جراور فاست ہو سکتا ہے؟ اس طرح کی بیہودگوں کی مثال تو شیعوں کے ہاں کوئی زندین مکمی نا جراور فاست ہو سکتا ہے؟ اس طرح کی بیہودگوں کی مثال تو شیعوں کے ہاں بھی نہیں ملتی۔ شاگر دایے استاد ہے بھی دوقد م آگے بڑھ گیا' مرید نے مرشد کو بھی مات دے دی۔ کی بھی نہیں ہی نے مربی کوئی مات دے دی۔

ایک اور شخ جس کا نام قطب الواصلین عبدالعزیز دباغ ہے وہ کہتا ہے''ایک مرید نے

اپنے شخ سے کہا جناب جمجے کوئی ایس چیز بتا کیں کہ میں اللہ کا قرب حاصل کرلوں کو شخ نے کہا اگر تو

اللہ کا قرب حاصل کرنا چا بتا ہے تو خدائی صفات اپنا لے جب تو خدائی صفات اپنا لے گا تو قیامت

کے دِن اللہ تجھے اپنے قریب' اپنے اولیاء کے درمیان بھائے گا۔ تو جہنم میں اس کے دشمنوں کے

ماتھ دہنے کے بجائے جنت میں اس کے دوستوں کے ماتھ دہے گا۔ مرید نے کہا جناب میں حق

متا گل کی کوئی می صفت اپناؤں کہ اس کی صفتیں بیشار ہیں۔ شخ کہنے لگا کوئی بھی اپنا لے۔ شاگر دنے

پھر کہا جناب آپ بی بتادیں' تو شخ نے کہا تو حق کہنے والوں کا ساتھی بن جا' ہمیشہ حق کہنا' حق تعالیٰ

گی ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ بمیشہ حق اور بھی بات کہتا ہے' تو بھی حق اور بھی کہا اللہ تجھ پر اپنی

کی ایک صفت یہ بھی ہے کہ وہ بمیشہ حق اور بھی بات کہتا ہے' تو بھی حق اور بھی کہا اللہ تجھ پر اپنی

بعدم یداین رائے پرچل پرامرید کے پڑوی میں ہی ایک لڑی رہتی تھی۔ایک وِن شیطان نے مرید کو بہکایا وہ لڑی کے پاس گیا اوراس سے زنا کرلیا۔ حالا نکدلڑی بھی اس کام کیلئے راضی تھی 'گر راز افشا ہونے کے ڈرسے اس نے اپنے باپ کو بتا دیا اور مرید پر الزام لگا دیا کہ اس نے میرے ساتھ سے بید کیا ہے۔ اس کا باپ مرید کو کچر کر قاضی کے پاس لے گیا کہ اس نے میری بیٹی کے ساتھ زنا کیا ہے حاکم نے مرید سے پوچھاتم اس بات کو مانتے ہو؟ تم اس الزام کو تسلیم کرتے ہو؟ مرید پر شخ کے ساتھ کئے ہوئے وعدے کا غلب تھا 'وہ جموف نہ بول سکا ' کہنے لگا بیشتم کرتے ہو؟ مرید پر بیس نے زنا کیا ہے۔ قاضی نے جب اس کی بات بی تو کہا جا والے پاگل خانے لیے جا وائ اس لئے کہ کو کی عقل مند آ دی تو اس طرح کا اقر از نہیں کر سکتا۔ چنا نچا سے پاگل خانے لیجا یا گیا جہاں قاضی کے جانے والے کی حان چھوٹی۔'' (۲۵۷)

آ گیااورمیرادِل بھی اظمینان ہے جرگیا۔"(۸۷م)

اب ہم آتے ہیں شیخ اکبرمحی الدین ابن عرلی کی طرف۔وہ اپنی شخصیت پر سے بردہ اٹھاتے ہیں جس طرح ان کے شاگر دنجم الدین الکبری نے فتق وفجو رکی کہانیاں سائی تھیں' یہ بھی ای طرح کی کہانیاں سناتے ہوئے اپنے ایک و یوان کی تشریح کرتے ہیں۔اس دیوان میں و تفصیل ہے بتاتے ہیں کہ جب وہ مکہ پہنچے تو وہاں کے ایک بڑے شخ کی بٹی ہے اُٹھیں عشق ہو گیا'اس لڑکی کی تعریف میں این عربی آسان وزمین کے قلابے ملاتے' مزے لیے کے کراس کے حسن وجوانی کی کہانیاں سناتے۔ بید بوان اتنامقبول ہوا کہان کے شاگر دان سے دیوان مائکنے لگے۔ (۹۷۹) انھول نے بہت کوشش کی کدان کے ولی جذبات ظاہر ندہوں اور ان کا شوق اور ول کی بھڑکتی ہوئی آ گ لوگوں پر ظاہر نہ ہو۔تصوف کی آ ڑ میں انھوں نے انہیں چھیانے کی کوشش کی لیکن پھر بھی وہ الفاظ خوداد نچی آواز ہے بول رہے تھے' ذرا آپ بھی سنئے''سن 598ھ کو میں مکہ پہنچا' وبال مجھے صوفیاءاور فضلاء کی جماعت کے درمیان بیٹھنے کا موقع ملاً اولیاءاور صلحاء میں ہے مرد بھی تے اور عورتیں بھی۔سب اینے اینے معمولات میں مصروف تھے ان اولیاء میں سے شیخ العالم امام ابوشجاع زاہر بن رستم بن ابی الرجاءالاصفہانی بھی تھے شیخ کی ایک کنواری خوبصور اڑک تھی کہ عنفوان شباب اس سے نیکتا تھا' آئکھیں اے دیکھ کر پھٹی کی پھٹی رہ جاتی تھیں' اس کا نام نظام اور لقب عین اختس تھا۔اس کے گرد ہرونت خواتین عابدات اور بزی بزی تبجد گز ارعورتیں بیٹھی ہوتی تھیں کی وش چرو اور ی بری آ تکھیں برابر دانت آ تکھیں اے دیکھتے ہوئے نے تھکیں بولے تو عرب کامشہور شاعر قس بن ساعدہ بھی اس کے سامنے گونگا لگے۔ اگر میرے دِل میں موف خدا نہ ہوتااور مجھے پیڈر نہ ہوتا کہان ہاتو ل کوئ کراوگ فتنے میں پڑ جائیں کے تو میں خدا کی تخلیق کردہ ال کے حسن کی اور بھی تشریح کرتا۔ ودکسن جو تھی آئیھوں کیلئے ٹھٹڈ کا باعث ہے۔سب ملاءاور ز ہاد کے درمیان گویا چیکتا سورج ہے۔ لڑی میں پروئے موتی اور ہیرے جیسے اس کے دانت 'نایاب ز مان 'والدین کی آنکھوں کی شنڈک' اس کے ایک ایک عضو سے معارف اور لطا کف شیکتے تھے' میں بہت عرصداس کی صحبت کے ساتھ ساتھ اس کے والداور پھوپھی کی صحبت میں بھی رہا۔

ا پنی اس کتاب میں ہم نے اس خاتونِ مکتا ویگانہ کے اوصاف حمیدہ کو انتہائی مناسب الفاظ میں بیان کیا ہے، کہ وہ تھی ہی ای قابل۔اس کی خوشبو بھری سانسیں' اس کی پرندوں کی چپجہاہٹ جیسی آواز' اس کی آنکھوں کی اٹھان اور پلکوں کا گرانا۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ اپنی اس کتاب میں' میں اس ک تعریف بیان کروں گا'میری ساری تعریفیں اس کے گردگھو میں گی۔'' (۴۸۰)

ایک لڑی نے بی ابن عربی کا دِل نہیں لوٹا' ایک اور بھی لڑی تھی جس کے ساتھ شیخ نہ کورنے ہیت اللہ میں کعب کے پڑوی میں عشق فر مایا۔ ذرا ملاحظ فرما ہے'' ایک رات میں ہیت اللہ کا طواف کرر ہاتھا' اچا تک میرے دِل میں موج ومتی کا خیال آیا' مجھ پر وربدا ورحال ساطاری ہونے لگا' لوگوں کو تکلیف دینے کے ڈرسے میں وہاں سے نکل کرا یک طرف ہوگیا' موج ومتی کی کیفیت آئی بڑھی کہ میرے دِل میں اشعار جیسے فیس با ندھ کرآن کھڑے ہوئے' میں نے اپنے آپ کو سناتے ہوئے بائد آ واز میں اشعار بڑھے شروع کردیئے۔ اشعار یہ تھے:

'' کاش میر سے اشعار کو پیۃ ہوتا کس غمز دوول میں آ رہے ہیں کاش میر سے دِل کو پیۃ ہوتا کس راستے پر بیچل رہے ہیں پیٹ ہیں اب میں کامیاب ہوں یا ہلاکت کی راہ پر گامزن ہوں خداوندان عیش دعشرت حیران ہیں عیش میں مست اور پریشان ہیں اطا تک مجھے اپنے کند ھے پر ریشم ہے زم ہاتھ کا احساس ہوا' میں نے مڑکر دیکھا ایک

رُ وی باندی تھی' اتنی خوبصورت باندی میں نے آج تک نہیں دیکھی' جب وہ بولنے لگی تو اس کے منہ ہے گویا موتی جھڑر ہے تھے اس کے اعضاء کے حاشیے 'اس کی آنکھوں کی ساخت'اس کے اشاروں کی پننی اس کے الفاظ کی تگ بندی کیا کہوں.....ا جا تک اس کے منہ ہے پھول جمرن سك كي كيدكى سيدى ابهى آب ني كياكها قعا؟ من ن كها مين توشعر يزهر باقان كاش میرے اشعار کو پتہ ہوتا 'کس غمز دہ ول میں آرہے ہیں'' کہنے گئی آپ تو عارف زمانہ ہیں پھر بھی الی بات کہتے ہیں۔ آپ سوچ رہے ہیں کہ وہ شعر کس دِل کے مالک ہیں' آپ تو صاحب معرفت ہیں معرفت کاول بھی بھلاکسی کی ملکیت ہوتا ہے؟ کیاا ہے بھی بھی عدم آتا ہے؟ آپ جیا آدی اس طرح کی بات کیے کہ سکتا ہے؟ اچھا بتا کیں اس کے بعد آپ نے کیا کہا؟ میں نے کہا'' کاش میرے ول کو پتہ ہوتا' کس راستے پریہ چل رہے ہیں' تووہ کہنے لگی شخ بیراستہ ہی تو معرفت ہے مانع ہے۔اس رکاوٹ کوآپ وُ در کریں گےتو پھر ہی معرفت کا راستہ ملے گا۔ یہ بات آپ نے کیوں کی ؟ اس کے بعد آپ نے کیا کہا؟ میں نے کہا" پیٹنیس اب میں کامیاب بول يابلاكت كى راه برگامزن بول "كين كي شخ وه تو كامياب بو كية تم ايني بتاؤ "تم كامياب مويا ہلاکت کی طرف جارہے ہو؟ اچھا بتا وَاس کے بعد کیا ہے؟ میں نے کہا'' خداوندان عیش وعشرت حيران بين عيش مين مست اوريريشان بين "كينه كلي ياللعب! دعوي معرفت كاكرت. مواور دوسروں کے بھید جانتے 'جوحق تعالی کی محبت میں مصروف ہو بھی معرفت کے سمندر میں ڈویے ہوئے شخص کو بھی اردگر دد کیھنے کا موقع ملا؟ارے بیمجت بیمعرفت توعقل کومبہوت کر دیتی ہے۔ تم كيه ارد كرد و كيدر ب تيم؟ من ن كها خالد كى بني تيرانام كيا ب؟ كهن كل قرة العين يعنى آ تکھوں کی شھنڈک۔ میں نے کہا ہاں ہاں میری آ تکھوں کی۔ وہ مجھےسلام کر کے چلی گئی۔ پچھ عرصہ بعد پھراس ہے میری ملا قات ہوئی' میں اس کے ساتھ رینے لگا اور اس کی قربت میں مجھے معرفت کی د ه با نتی نصیب ہو ئیں جو میں نے بھی تنی اور نہ ہی بھی دیکھی تھیں۔'(۴۸۱) پینہیں یہ سب کچھ پڑھنے اور سننے کے بعدا بن ۶ کی کوشنے المشاکخ کیسے قرار دیتے ہیں؟ پھر بھی وہ شخ اکبرکہلاتے ہیں۔ جب شخ خود بیسب کام کرتے تھے توان کے ماننے والے کیوں نہیں 329 \_\_\_\_\_ التفوذ

کرتے ہوں گے؟

یے سوفیوں کے اعترافات ہیں جواپنے بارے میں دہ خود کررہے ہیں۔اب ہم ایک اور قصہ بیان کرتے ہیں۔

احمد بن المبارک عبدالعزیز دباغ ہے روایت نقل کرتے ہیں کہ ان کامنٹی اپنے بھائی کے ساتھ ایک دِن مدرے کی حیبت یہ چڑھا' پھر کیا ہوا؟ انہی کی زبانی سنتے:

''ہم چیت پر چڑھے تو ہم نے بہت ساری عورتیں دیکھیں جو مختلف جگہوں پر کھڑی تھیں ہم جیت پر چڑھے تو ہم نے بہت ساری عورتیں دیکھیں جو مختلف جگہوں پر کھڑی تھیں ہم نے ان کود کھے کران کے بارے میں باتیں کرنے نے ہم میں سے ایک پراچا تک خواہشِ نفسانی غالب آگئ گر بدقت ہم والیں لوٹے ، جب ہم اپنے شخ کے پاس مجلس میں پنچے تو ہمیں دکھے کرشنے او نجی او نجی آواز سے بہننے لگے اور کہاوہ شخ ہی کیا جے کشف نہ ہو؟ پھر انہوں نے ہم سے بو چھا تی تی بتاؤ مجھوٹ نہ بولن کتم کہاں تھے؟ ہم نے انہیں ساری کہانی سائی شخ خود ہی ہمیں وہاں کی ساری باتیں بتائے کہ کہتی لاکیاں تھیں؟ کہاں کہاں کھڑی تھیں؟ اور پھر انہوں نے ہماری وہ حالت بھی بتا دی جب ہم پرخواہش نفسانی غالب آگئ تھی۔ اتنی تفصیل سے انہوں نے سارے واقعات بتائے گویاوہاں وہ بذات خود موجود تھے۔'' (۲۸۲)

پاک و ہند کے بھی پھے صوفیاء ایسے ہیں جوآج بھی مرجع خلائق اور بڑے بڑے مزاروں
کے مالک ہیں ان کے مزاروں پر ہرسال عرس بھی ہوتا ہے ایک ایسے ہی شخ کے بارے ہیں ہم
ہتاتے ہیں جن کاعرس پاکستان کے اہم عرسوں ہیں شار ہوتا ہے اور شاید پاکستان ہیں سب سے بڑا
ہوتا ہے 'یعنی مشہور صوفی مادھولعل حسین صوفیاء نے کہ ابول پئی اس کے بارے ہیں کھا ہے کہ بیہ
ولی اللہ اور مستجاب الدعوات تھا'اس نے رب ہے جو مانگا اسے ملا'وہ حافظ قرآن عالم اور فقیہ تھا۔
ایک وین اپنے شخ کے پاس بیٹھا تفسیر بڑھ رہا تھا' جب قرآن پاک کی بیت"انعما الحیاۃ اللہ فیا
لھو و لعب" دنیا کی زندگی تو لہو ولعب ہے ٹو بین لہو ولعب ہے تو میں لہو ولعب میں مصروف کیوں شہو جاؤں؟
کردیا' کہنے لگا جب دنیا کی زندگی لہو ولعب ہے تو میں لہو ولعب میں مصروف کیوں شہو جاؤں؟

بازاروں میں رقص کرتا پھرتا تھا' پھراس نے بدکار عورتوں کے گھروں میں جاکروفت گزار ناشروخ کردیا' بہاں تک کدایک دِن اس کی نظرا کیک خوبصورت ہندوامردلڑ کے پر پڑی' اسے دیکھتے ہی وہ بے قابو ہوگیا اوراس کے عشق میں جتال ہوگیا۔سولہ برس تک اس کے گھر کا چکرلگا تار ہا' اس ہندو لڑکے کے عشق میں اتنا جتال ہوا کہ اس کا نام اپنے نام کا حصہ بنالیا' پہلے صرف حسین نام تھا' اب مادھولعل حسین بن گیا۔اس کی وفات کے بعد اس کا مزار مرجع خلائق اور برکات کے نزول کا محور ورجع بن گیا۔' (سمم)

دوہارہ شعرانی کی طرف چلتے ہیں جو ایک صاحب کشف کے بارے میں کہتے ہیں ''جناب شریف ؓ رمضان کے دِنوں میں کھانا کھالیا کرتے تھے اور کہتے تھے مجھے خدانے آزاد کردیا ہے۔''(۳۸۳)

ای طرح بایزید بسطای کے بارے میں منقول ہے کہ اپنی آستین سے ایک روٹی نکالی اور شہر میں ہی اے کھانا شروع کر دیا۔ بیرمضان کے مہینے کا واقعہ ہے۔ (۴۸۵)

شبل سے ریبھی منقول ہے کہ وہ کہتے جین' ہائے افسوں میں نماز پڑھوں' تو رب کے عظم کی نافر مانی کروں' اور اگر نہ پڑھوں تو کا فرہو جاؤں۔کروں تو کیا کروں؟'' (۲۸۲)

دا قعات اور حکایتیں تو بیثار ہیں جن سے تابت ہوتا ہے کہ صوفی خودکوشر ایعت کا مکلف نہیں سمجھتے 'اور بھی اس طرح کی بہت ساری با تیں ہیں گرہم انہیں اس کتاب کے دوسرے جھے میں بیان کریں گے۔

ابھی اور بھی بہت سارے ایسے عقائد ہیں جن سے واضح طور پر پیدنگ جاتا ہے کہ صوفیوں اور شیعوں میں کوئی فرق نہیں ۔ صوفیوں نے سارے عقائد کے اور انہیں اسلام کا جا سہ بہنایا۔ شیعوں اور صوفیوں کے الفاظ وعبارات اور اصطلاحات ایک ہیں جے شیعہ صوفی حتیٰ کہ مستشرقین بھی تسلیم کرتے ہیں۔ آخر میں ہم چند حوالہ جات نقل کرنا چاہیں گے جوخود شیعوں کی کتابوں نے قل کئے گئے ہیں۔

ایران کے مشہور شیعہ محقق ڈاکٹر قاسم غنی لکھتے ہیں ''بعض لوگول کا خبال ہے کہ تصوف

دراصل ایرانی تہذیب و ثقافت کا پرتو ہے ان کی باتوں کا خلاصہ بیہ ہے کہ قادسیہ جلولا ، طوان اور نہاوند میں جب ایرانیوں کو عربوں کے ہاتھوں شکست ہوئی تو ایرانیوں کو اس امر کا شدت سے احساس ہونے لگا کہ عربوں کی طاقت اور توت کی وجہ ہے ان کی شہنشا ئیت ادران کی شان وشوکت ختم ہوگئی۔ اگر چہ عرب ان پر غالب آ گئے تھے مگر وہ ان کی سوچ اور فکر کو نہ بدل سکے۔ عربوں نے کوشش تو کی محراس کوشش کا نتیجہ بید لگا کہ اسلام اور شیعیت کا ملاجلا ایک ملخوبسا منے آیا جے تصوف نے اپنا کراسے اسلام کی جدید شکل قرار دیا۔ اس فکر اور سوچ کا پہلا نام شیعیت اور دوسرانام تصوف ہے۔ نا بہا کہ اس کا الٹ نتیجہ ظاہر ہوا اور عرب مسلمان ایرانی سوچ اور فکر جس فی طبح سے ۔ مربوں نے ایرانیوں کو اپنیسوچ پر ڈھالنے کی جوکوشش کی اس کا الٹ نتیجہ ظاہر ہوا اور عرب مسلمان ایرانی سوچ اور فکر جس ڈھلتے ہے ۔ " (۲۸۷)

شیعہ مصنف ڈاکٹر کامل مصطفیٰ اشیمی نے صوفیوں پر شیعیت کے اثر ات کے حوالے سے
مستقل ایک کتاب لکھی جس میں وہ کہتا ہے'' جمیں اس دور کو یاد کرنا چاہئے جب فاری لینی
ایرانیوں نے سب سے پہلے اپنے ند بہب کوسیاست میں داخل کرنے کی کوشش کی انہوں نے الحقار
کی حمایت کی پھر سلطنت عباسیہ میں ابو ہاشم کا ساتھ دیا 'ایران میں عبداللہ بن محاویہ کے حمایت کی اس سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ فارسیوں نے اہل بیت کا تحقہ 'کرتے ہوئے سیاسی اور دینی توت
ماصل کی انہوں نے حضرت علی کیلئے ولایت ثابت کی اور پھر بیدولایت نسل درنس منتقل ہو۔
ماصل کی انہوں نے شیعوں والے الفاظ اور اصطلاحات کو اپناتے ہوئے اس ولایت کو اپنے رہنماؤں کیلئے فابت کیا۔'' (۲۸۸)

شیخ الاسلام ابن تیمید اور ابن خلدون وغیره کی آراء تو ہم پہلے ہی نقل کر چکے ہیں'اس کے علاوہ ہم نے مشہور مستشرقین نیکلسن اور گولڈ زیبر کے اس بارے اتو ال بھی نقل کئے ۔ (۴۸۹)

آخر میں ہم ایک اور مستشرق برائ ن کا ایک جملنقل کرناچا ہیں گئے جومیر ے خیال میں اس پورے موضوع اور کتاب کا خلاصہ ہے۔ براؤن کہتا ہے''شیعیت اور تصوف ایرانیوں کے دوہ تھیار سے جس کے ذریعے انہوں نے عربوں کا مقابلہ کیا۔'' (۴۹۰))

میں شد کے ذریعے انہوں نے عربوں کا مقابلہ کیا۔'' (۴۹۰)

## حواله جات باب3

(۱) "رجال الكثى "ص101" مطبوعة: مؤسسة الأعلى كر بلاعراق ينز" تنقيح المقال" مصنف ما مقانى "جلد2" ص184 "مطبوعة تبران ينز" فرق الشيعة "مصنف نويختى "ص44-43 "مطبوعة المحيد المحيدة المحيد ريد تبخف عراق 1379 هـ نيز" كتأب المقالات والفرق" مصنف سعد بن عبدالله القي "ص112" مطبوعة: تبران 1962 ء - نيز "رجال الطوّى" ص151 مطبوعة: نبخف بيز "تتخفة الاحباب" ص184 بيز" نائخ التوارخ" جلد 3 معنف علاق معنف المحلى "مواق 469" مطبوعة تبران 1383 هـ نيز" من علاوه المقال" مصنف الوالحديد جلد 1383 هـ نيز" من علاوه المقال" مصنف الوالحديد جلد 2 معنف الوالحديد جلد 2 معنف المقال" مصنف المقال" مصنف الموالحديد جلد 2 من 200 - اس كے علاوه بحق شيول كي بهت كي كتب عن بيزواله في كور ب

(٢) ' طرائق الحقائق''مصنف الحاج معصوم على جلد 1 مص 101

(٣) "وائرة المعارف الاسلامية أردو جلده على 419 مطبوعة بتجاب يونيورش بإكسان ببلا الديش

1962ء - نيز "التصوف" مصنف ماسيكن عربي ترجيص 26 مطبوعة وارالكياب الليناني 1984ء

(٣) "في التصوف الاسلامي وتاريخ" ترجمه ذ أكثر ابوالعلا العفقي "ص11

(٥) "وائرة المعارف الاسلامية علد 7 م 6 في كراؤس اورميم بليسز كالتذكره

(٢) "دائرة المعارف الاسلامية" أردو جلد 7 مس6

(٤) "كتاب الرحمة" كامقدمه" المنشور "مصنف بوم يارژ بيز" كتاب البيان" وغيره

(٨) "اعمان الشيعة" مصنف محسن البين أشيعي "جلد 15 "ص 88-87" مطبوعه دارالتعارف للمطبوعات بيروت

(٩) ندكوره بالاحوالهُ ص102

(١٠) نه كوره مالاحوالهُ ص105

. (۱۱)"اعمان الشيعة"جلد 15 °ص 87

(١٢) ' الذريعة الى تصانف الشيعة ' وجلد 10 'ص 171

(١٣) "اللبرست" مصنف ابن النديم "ص 499-498 مطبوعة دار المعرف لبنان

(١٣) ندكوره بالإحواليه

(١٥) "خلاصة الاثر" مصنف ألحى "جلد 1 مص 213

. (۱۶) عابر بن حیان کے دسائل کا انتخاب ص 78

(١٤) "وفيات الإعمان" مصنف ابن الخلكان

التعوف

(١٨)' الصله بين التصوف والتشيح'' جلد 1 'ص 289 مطبوعه وارالا ندلس بيروت' تيسراا لي يشن 1982 ء

(١٩) "الفمرست" ابن النديم ص 503

(٢٠) "اخبارالحكماء "مصنف القطعي "ص 111

(٢١)'' تاريخ العرب''مصنف الهتی' جلد 2 'ص 22

" (٢٢) " وائرة المعارف الاسلامية "أردو طلد 6 ص 419 نيز" التصوف" مصنف ماسيئن عمر في ترجمه ص 27

(٢٣) " تاريخ التصوف في الاسلام "مصنف ذا كثر قاسم غن عربي ترجم ص 65-64

(٢٣)"الانساب"سمعانی ص293

(٢٥) "الصله بين التصوف والتشيع "جلد 1 "ص 293

(٢٧) ''التنبيه والرد''مصنف لملطى 'تحقيق محمد زابدالكوثرى ص1 مطبوعه: مصر 1360 هـ

(٢٧)" طرا نُف الحقائق"مصنف حاجي معصوم على جلد 1 م 101

(٢٨)''الرساله القشيري''مصنف ابوالقاسم عبدالكريم القشيري' تحتيق عبدالحليم محمود' مطبوعه: دارالكتب الحديث القاسره

(٢٩)' 'فحات الانس'' مصنف الجامي ص 33 'فاري الم يشن أريان

(٣٠)''النجيم الزاهره''مصنف تغرى البردي الاتا كئ جلد 2 'ص320 'مطبوعه: وزارت الثقا فيمصر

(٣١)" الرساله القشيرية "تحقيق عبدالحليم محمودٌ مطبوعة القاهره

(٣٢) " في التصوف الاسلاك وتاريخيه "مصنف ني كلسن عمر بي ترجمه ابوالعلا العفيمي "ص7 مطبوعه : القاهر ه

(٣٣) "بيراعلام النبلاء "مصنف الذهبي جلد 11 مص 533

(٣٣) نەكورە بالاحوالە مى 534

(۲۵) نەكۇرە بالاحوالەش 533

(٣٦) "تذكرة الاولياء" مصنف فريدالدين عطار ص69" مطبوعه: پاكتان بيز" في التصوف الاسلامي

وتاريخه "مصنف نيكلسن ص9

(٣٤)"ابن النديم"م 504-503

(٣٨) "اخبارالعلماء بإخبارالحكماء "ص185

(٣٩)''في التصوف الاسلامي وتاريخه''

(۴۰) مُركوره بالاحوالهُ ص9

(٣٦) "ملية الاولياء وطبقات الاصفيا" مصنف الاصنباني" ص29-28 "مطبوعه: دارالكتاب العربي بيروت

التصوف \_\_\_\_\_

(٢٢) "طبقات ابن سعد "جلد 3) ص 195

(٣٣) نذكوره بالاحواله

(٣٣) مُذكوره بالاحوالة ص196

(۴۵) ' صلية الإولياءُ' جلد 1 'ص 38

(٣٦)"الداية والنهابه مصنف ابن كثير طلد 7 م 135-134

(س/ المبقات ابن سعد' 'جلد 3 'ص 358

(٢٨) "منهاج البنالنوية من مصنف في الاسلام ابن تيب طد4 "ص 129 تا 131

(۴۹) '' كشف الحجوب'' مصنف البجوري' عربي ترجمه ذاكثر اسعاد عبدالهادئ ص274' مطبوعه: بيروت

£1980

(٥٠) " تذكرة الاولياء "مصنف فريدالدين عطار ص 185 "مطبوعة بإكستان

(٥١)" اللمع" مصنف طوى ص 179

(۵۲)' جميرة الاولياء''مصنف منوفي لعسيني' جلد 1 'ص 122

(۵۳) يُدكوره بالإحوالية ص159

(۵۳) ''الفتو حات المكيه'' ابن عربي جلد 1 'ص 260

(۵۵)" دررالغواص"مصنف شعرانی مص 73

(۵۲)" اللمع" مصنف طوي مس 179

(٥٤) "الفتوحات المكيه" مصنف ابن عربي جلد 3 مص 315

(۵۸)" طبقات الشعراني" جلد2 'ص 44

(٥٩) ' غزاليات شمس تيريزي 'مطبويه تهران منقول از' الصله بين التصوف والتشيع 'من 84-85

(٧٠) " طرائق الحقائق" مصنف معصوم على شاهٔ جلد 1 مص 251

(١١) " قوت القلوب "مصنف ابوطال عي جلد 1 مس 267

(٦٢) '' آئين :وانمردي' مقدمه ہنري كارين' ص8- نيز'' فقت نامه'' مصنف عبدالرزاق كاشانی' ص29'

مطبوعه تهران1363هـ نيز''طبقات الشعراني'' جلد2' ص92 - نيز''جامع الاصول في الاولياء'' مصنف

مُصْحَانُويُ صُ7

(٦٣) ''عوارف المعاه. ف' مصنف سبروردي ص98 - نيز'' الرسالة القشيري'' جلد 2' ص747 - نيز'' فواتَح الجمال' مصنف جمال الدين الكبري ص282 - نيز'' الانوار القدسية' مصنف شعرانی' ص 49 التصوف

( ۱۴ ) "مقدمه ابن خلدون" ص 473

(٦٥) " تبذيب المتبذيب "مصنف ابن حجر - نيز" المتذكرة" مصنف ذبي - نيز" الرسائل والمسائل" مصنف ابن

تيميد- نيز" التصوف "مصنف ماسيئنن

(٦٢) "جميرة الأولياء "مصنف ألمعوفي طلد 1 مص 89

(٧٤) فمركوره بالاحوالية ص 89 تا 122

(۱۸)" طبقات الشعراني" جلد 2 °ص 14

(٢٩)''جمبر ةالاوليا"جلد1 'ص163

(٧٠) "العرف لهذهب ابل التصوف" الكلاباذي ص 36

(١٧)"طبقات الشعراني" جلد 1 'ص 37

(۷۲)'' تذكرة العطار''ص150 'مطبوعه: پا كسّان

(٤٣) ''الرساليه القشيريي'' جلد 1 'ص 65 ' تحقيق ذا كثر عبدالحليم محمود بن الشريف مطبوعه: القاہره - نيز

"طبقات الشعراني" جلد 1 "ص71

( ۲۴ ) " طبقات الصوفية "مصنف ايوعبدالرحن السلمي ترتيب احمد الشرباصي مطبوعه مطابع الشعب ـ نيز" فحات

الانس' مصنف الجامئ 'ص39 'فارى الميديثن

(٧٥) "طبقات الاولياء" مصنف ابن الملقن "ولتوفى 804 هأص 493 "مطبوعه: مكتبه الخاخي قامره كبها المديش

ه1393 <del>م</del>

(٤٦)"الرسالية القشيريية 'ص65

(۷۷)'' قلارة الجوابر في ذكرالرفاعي واتباعه الاكابر' مصنف مجمد البوالبدى الرفاعي ُ ص375 \_ نيز' لمنج الموصل الى الطريق الانج'' مصنف مصطفى الصاد

(2٨) " المجانس الرفاعيه" مصنف احمد دفا كئ ص 108 "مطبوعه بعطبعة الما دشاو بغداد 1971 ء

(۷۹)'''تتاب الحجالكافي''ص505'مطبوعه تنبران

(۸۰) ند کوره بالاحوالهٔ ص339

(٨١) نذكوره بالاحوالهُ ص378-377

(۸۲) جلدتمبر 3 م 199-198

(۸۳) امام مهدى كے ذكروالے باب ميں

(۸۴) ندكوره بالاحواله

336

(۸۵) ندکوره بالاحواليه

(٨٧)''نرق الشيعه''مصنف نوبختی'ص119-118 المطبوعه: كر بلاعراق

(٨٧) ' اليواقيت والجواهر في بيان عقا كدالا كابر'' جلد 2 'ص 143

(٨٨) ''المجالس الرفاعيهُ 'مقدمه سيدخاشع الراوي الرفاعُ 'ص6

(٨٩)'' الفتح لمبين''مصنف ظهبيرالدين القاوريُ ص18

(۹۰) ا علیوں کا عقیدہ یہ ہے کہ نبوت حضور اور حضرت علی کے درمیان تقسیم ہے۔حضور تبوت کے بارے میں

ناطق بعنی زبان سے بتانے والے تھے جبکہ حضرت علی صامت بعنی خاموث رہنے والے تھے۔مزیر تفصیل کیلئے

هاري كتاب" الاساعيلية تاريخ وعقائد" كامطالعه كري

(۹۱)اس کئے کہان کاعقیدہ یہ ہے کہ جبر مل ملی السلام فلطی ہے حضرت علی کی بجائے حضور کے پاس آ گئے اور وحی

ان پر نازل ہوئی۔ان کا ایک فرقہ یہ بھی کہتا ہے کہ حضرت علی کی شکل میں خداتعالی زمین پر نازل ہوا۔

(۹۲) پیشیعوں کی مشہور کتاب اور جار بنیادی کتابوں میں شار ہوتی ہے

(٩٣) "الاصول من الكافئ جلد 1 مس 197-196 مطبوعة ايران

(٩٣) ' بصائر الدرجات مصنف السفار باب16 مص 430 مطبوعة امران

(90) ندكوره بالإحوالة ص 431

(٩٦) اس حوالے ہے ہم سیر بحث الفتگوائی کتاب' الشیعہ والسنہ میں کر چکے ہیں جس کے تقریباً کتیں سے زائد المِيشن اب مك جهب ع مين - اى طرح اس موضوع پر جماري كتاب" الشيعه والل البيت "نيز" الشيعه والتشيع

فرق وتاریخ "نیز " بین الفیعه والسنه" کامطالعه بھی فائدے سے خالی نه ہوگا

(٩٤) "كتاب الحبر من اصول الكافى" جلد 1 مس 175 مطبوعة ايران

(٩٨) "الكاني في الاصول" جلد 1 عس 261 مطبوعة الران

(99) ایک اور باب بھی مصنف نے ای موضوع پر قائم کیا جس کاعنوان ہے' امام ماضی کی سب باتوں کوجائے

میں ان کے کوئی بھی چرچھی ہوئی نیس ہوتی۔ ' طلد 1 'ص 261 مطبوعہ: ایران

(١٠٠) "الفصول المبمه في اصول الائمة "مصنف حرالعالمي ص 152 "مطبوعه: امران

(١٠١)'' ولايت فقيد درخصوص حكومت اسلاي''مصنف نائب اما ثميني م 58 مطبوعه بتهران

(١٠٢)'' المواقف الالهيهُ' مصنف ابن تضيب البانُ التولي 1040 'ص160 مطبوعه وكالة المطبوعات كويت

1976

(۱۰۳)عصمت کے بارے میں ہم علیحہ وایک باب بھی قائم کریں گے

337 \_\_\_\_\_\_ التمون

(١٠٤٠)''الابريز''مصنف عبدالعزيز الدباغ'ص 151 'مطبوعه:مصر

(١٠٥) "اليواقية والجواهر في بيان عقائد الاكابر" مصنف الشعراني" جلد 2" ص85" مطبوعة مصطفى البابي الحلس

القاهره

(١٠٦) "المنظد من العملال"مصنف غزالي ص 127 مطبوعة وارالكتاب

(١٠٤) "الجواب المتقيم" مصنف ابن عربي مطبوعه كيتحولك ببلشرز بيروت

(١٠٨)' نوائح الجمال دنواتح الجلال' عجم الدين الكبرى'ص10

(١٠٩)"الابريز"مصنف دباغ مص 151

(١١٠) "غيث الموابب العليه" مصنف نفرى الرندي جلد 1 م 262

(١١١) "الاخلاق المتولية مصنف شعراني جحقيق واكثر منع عبدالحليم محودُ جلد 1 "ص 454 "مطبوعة مطبعة حسان

تاہرہ

(١١٢) "مواقع النحوم" مصنف ابن عربي ص 102 "ببهلا الديش 1325 ه مطبوعه بمطبعة المعادة مصر

(١١٣) "الابريز" مصنف الدباغ ص 151

(١١٣) "الاخلاق المتولية"مصنف شعراني ص 100

(١١٥) "عوارف المعارف" مصنف سبرور دي ص 27

(١١٦) محكمت الاشراق "مهاب الدين سهروردي ص 244 تا 244

(١١٤) " اللحات" مصنف شهاب الدين سروردي حيثا المديش ص 173-172 مطبوعة مركز تحقيقات فارى

1984

(١١٨) "ختم الاولياء" مصنف حكيم الترندي ص 346 مطبوعة كيتحولك پبلشرز بيروت

(١١٩) "مواقع الخوم" مصنف ابن العربي ص 171 "مطبوعة المعادة مصر 1325 هـ

(١٢٠) "المواقف الالبية" ابن البان ص 164 تا169

(iri)"الاسراء"ابن عربي ص 18

(١٣٢) '' نوائح الجمال دنواتح الجلال' مصنف جم الدين الكبرى

(١٢٣) ندكوره مالاحوالهُ ص13

(١٢٨)" الإنسان الكامل" مصنف الجيلي "باب49 مجلد 2 مص 13-13

(١٢٥)''نمركوره بالإحوالهُ ص66-65

(١٢٦) "الطبقات "محمضيف الله الجعلى الفصلي من 105 مطبوعة لبنان

التعوف \_\_\_\_\_\_

(١٣٤) ندكوره بالاحوالهُ ص89

(١٢٨) "الوصية الكبرى" مصنف عبدالسلام الفيتوري ص 74 مطبوعه: طرابلس ليبيا 1976ء

(١٢٩) "الجواب المتنقيم" مصنف ابن عربي

(١٣٠) "النفحة العلية في اورادالثاذليه "م 230

(۱۳۱)''زېدة الحقائق''عزيز الدين نفي مس58 'مطبوعه: کماب خانه طبوري تېران

(١٣٣) ''الانسان الكامل'' مصنف الجيلي' ص64-65' چوتفا ايديشن' مطبوعه: مطبعة مصطفی البابی الحلق'

a 1402

(١٣٣) "الجوابروالدر" الشعراني ص 286 ينز" ذ غائر الاعلاق" مصنف ابن عربي ص 153

(١٣٦٠) " توت القلوب" مصنف ابوطالب المكئ جلد 2" ص 70 \_ نيز" محاس المجالس" مصنف ابن العريف

ص77\_ نيز "غيث الموابب العليه" مصنف نفزى الرندي ص 305

(١٣٥) اللمع "مصنف الطّوى ص 461

(١٣٦) "روصة التعريف" لسان الدين ابن الخطيب ص 538-537 "مطوعة: وارالفكر العربي قامره

(١٣٧)" طبقات الشعراني" جلد2 من 200

(١٣٨) "المعرف لمذهب اهل التصوف" محقيق محمود المن النواوي ص 77 1 مطبوعه: القاهرة دوسرا المديش 1980

(١٣٩)" الاخلاق المتولية "شعراني طلد 1 م 482

(١٨٠)'' قلادة الجواهر في ذكرالرفاعي واتباعه الا كابر''مصنف سية محمه ابوالهديٰ الرفاعيُ ص180

(١٨١) "المدرسه الحديث الثاذليه واماتها الواكن الثاذلي" مصنف ذاكم عبد الحليم محود ص 35-34" مطبوعة

دارالكتب الحديثة القاهره

(١٣٢) يتذكرة الإولياء "مصنف العطار ص 74 مطبوعة إكستان

(١٨٣) ' الوصية الكبريٰ 'مصنف عبدالسلام الفيتو ري ص75 'مطبوعه طرابلس ليبيا

(۱۲۴) ندكوره بالاحواليه

(١٣٥) الطبقات الكبرئ مصنف الشعراني وجلد 1 مس 180

(١٣٦) ندكوره بالإحوالية جلد 1 مس 180

(١٣٧) "الاخلاق المتولية" مصنف شعراني طيد 1 مص 100

(١٣٨) "الابريز" مصنف الدماغ "ص 156

339 التصوف

(١٣٩) "الطبقات" مصنف الجعلى الفصلي ص 107

(١٥٠)" طبقات الشعراني" جلد2 م 69

(١٥١)" تنبيه المغترين "مصنف الشعراني م 136

(١٥٢) ''مواقع الخوم' مصنف ابن عربي م 164 يبلا المديشن 1335 'مطبوعه مطبعة السعاده مصر

(١٥٣) سورة الانعامُ آيت59

(١٥٨) سورة مودأ آيت 103 منيز سورة النحل آيت 77

(١٥٥) سورة الفاطر' آيت 38

(١٥٦) سورة الرعدُ آيت 9

(١٥٤) سورة التغابنُ آيت 18

(۱۵۸) سورة النحلُ آيت65

(١٥٩) سورة الانعام آيت 50 منيز سورة مودا آيت 31

(١٦٠) سورة الاعراف آيت 188

(١٦١) سورة المائدة آيت 116

(١٦٢)''رسالة الترتيب السلوك'' مصنف العشيري التوفى 465 ه مطبوعه: المعبد المركزي للا بحاث الاسلامية ماكتان 1384 ه

(١٦٣) "المعرف" مصنف الكلاباذي ص 33

ر (۱۶۴۷)"انقاظالهم"مصنف ابن عجیبه الحسنی "ص77

رِ (١٢٥)" الانبان الكامل"مصنف الجيلي علد 1 م 64-63

(١٦٦)''حيات القلوبُ' مصنف مُما دالعه بن الامويُ ص 261

(١٦٤) نه كوره بالإحوالهُ ص 275-276

(١٦٨) "الابريز" مصنف الدباغ "ص 151

(١٦٩) سورة لقمانُ آيت 34

(۱۵۰)"الايرىز"ص167

(١٤١) ندكوره بالاحوالهُ ص242

(۱۷۲) ند کوره مالاحوالهٔ ص 274

(٣٧)'' قلادة الجوابر في ذكرالرفاعي وابتاعه الاكابر''ص 148

التصوف \_\_\_\_\_\_

(١٤٣) "الطبقات الكبري" مصنف الشعراني طبد 1 مس 142

(١٤٥)" الانسان الاكامل" مصنف الجيلي علد 1 مس 122

(٢٧١) سورة الانعام أيت 59

(٤٤٤) سورة الاحقاف أيت 9

(۱۷۸) سورة بود أيت49

(٩٧١) سورة الكهفُ آيت 24-23

(١٨٠) سورة البقرةُ آيت 32

(١٨١) سورة البقرو أتيت 33

(١٨٢) "جمهر ة الاولياء" مصنف أمنو في الحسين م 242

(١٨٣)''ابوالحن الثاذلي' مصنف ذاكمْ عبدالحليم محودُ ص 614

(١٨١٠)" الاخلاق المتولية مصنف الشعراني ، جلد 1 مصوف

(١٨٥) مُركوره بالاحوالهُ جلد 3 مس 145

(١٨٦)" طبقات الشعراني" جلد 1 من 156

(١٨٧) " الطبقات في حصوص الاولياء والصالحين والعلماء والشعراء في السودان" مصنف محمد ضيف الله لجعلى

الفصلي التوفي 1224 ه مطبوعه: مكتبه الثقافيه بيروت لبنان

(١٨٨) "شرح المسائل الروحانية مصنف ابن عربي ص 143-142 مطبوعة كيتهولك يبلشرز بيروت

(١٨٩)" لتجليات" مصنف ابن عربي ص 22 مطبوعه: حيدرآ بادد كن انذيا 1367 ه

(١٩٠)" المدبيرات الالهية م 118 مطبوعة ليذن 1336 ه

(۱۹۱)"مواقع الخوم" مصنف ابن عربي ص 82

(١٩٢) ندكوره بالاحوالة ص 148

(١٩٣) نه كوره بالاحوالة ص 149

(١٩٣)''انثاءالدوائز'ابن عرلي ص 35 مطبوعه ليڈن 1336ھ

(١٩٥) "الله بيرات الالهمية مصنف ابن عربي ص 159

(١٩٦) ' رسالة الصوص' مصنف محمد بن الحق القونوي من 41-40 مطبوعه: مشبدا بران

(١٩٤)''الالواح العمادية''مصنف سهروردي ص 64 'مطبوعه: مركز تحقيقات فارسيه ايران ماكستان

(١٩٨) "روضة الحريف" أسان الدين ابن الخطيب ص 463 عبد القادرا جمة على المطبوعة: وارالفكر العربي

\_\_\_\_\_\_\_\_341

(١٩٩) "شرح مقدمه التائيه الكبرى" مصنف داؤد القيصرى

(٢٠٠) "ختم الولاية مصنف عليم الترندي ص 362

(٢٠١)''الانسان الكامل''مصنف الجيلي'ص122

(٢٠٢) "روصة التعريف" مصنف لسان الدين ابن الخطيب ص 520-519

(٢٠٣)'' جامع الاصول في الاولياء'' مصنف كمشخا نوى' ص5 مطبوعه بمطبعة الوبهيه' طرابلس ليبيا 1398

(٢٥٨) "والقتح أمين" مصنف ابوظفر ظهيرالدين القادري ص 52" مطبوعة المطبعة الخيربية معر بهلا المديش

⊿1306 م

(٢٠٥) ندكوره بالاحواله ص70

(٢٠٦)''الفتوحات الالهبيهُ مصنف ابن عجيبه الحسني مص 264 مطبوعه: عالم الفكر 1983

(٢٠٤) ندكوره بالإحوالة ص116

(٢٠٨) "ألا بريز" مصنف الدباغ "ص276 - نيز "جميرة الاولياء "مصنف المعوفي "جلد 1" ص266 - نيز " ولا الألب الأطبقات الشعراني" ولا 126 - نيز " الانسان الكالل" "طبقات الشعراني" ولا 261 - نيز " الانسان الكالل"

مصنف الجيلي' جلد 1 'ص124

(٢٠٩)" الانسان الكامل مصنف الجيلي 'جلد 1 م 124 منيز" الجوابر والدرر 'م 286 منيز" الجواب استنقيم''

مصنف ابن عربي ص 247

(٢١٠) ''لطائف المنن والاخلاق'' مصنف شعرانی' جلد1' ص125 - نیز''شرح شطحیات'' فاری ایم یشن'

ص132 مطبوعه: تتهران 1981ء

(rii) "طبقات الشعراني" جلد 1 مص 68 "مطبوعة: دار العلم جميع

(٢١٢)" التجليات"ص20 مطبوعه: انثريا

(٢١٣) "الفتوحات المكيه" مصنف ابن عربي جلد 2" ص 257-256

(٢١١٠) وفسوس الحكم مصنف ابن عربي جلد 1 مس 135 مطبوعة وارالكاب العربي بيروت

(٢١٥) "الفص العزيزى" ص 135

(٢١٦) ندكوره بالاحواليه

(٢١٧) "فصوص الحكم" مصنف ابن عرلي ص 62 ت 64

(٢١٨) "الرسائل والمسائل" مصنف ابن تيمه وطله 4 "ص 57" مطبوعه : دارا لكتب العلمية بيروت لبنان

(٢١٩)" فآوي شيخ الاسلام" جلد 11 م 444

الثقوف \_\_\_\_\_\_التقوف \_\_\_\_\_

(٢٢٠) "الفتوحات المكيد" مصنف ابن العربي جلد 4 'باب 43 مصنف البيئه المصرية العامد للكتاب 1973 مطبوعة البيئه المصرية العامد للكتاب

(٢٢١)" ختم الولايه" فصل 10 مس 347-346

(٢٢٢) "ختم الولاية "فصل 9 مس 345-343

(۲۲۳) مْدُورِ هِ الإحواليُّ ص 367

(٢٢٣) ' نوادرالاصول' مصنف الترندي ص 158-157

(٢٢٥) "ثرح الفصوص" مصنف قيصري

(٢٢٦) "نفس النصوص" مصنف ديدرالآ لمي ص91

(٢٢٧) "زبدالحقائق" مصنف لنفى فارى الديش ص 59 مطبوعه ايران 1405 ه

(۲۲۸) ند كوره بالاحوالهٔ ص 110

(٢٢٩) أو كشف الحقائق مصنف عزيز الدين المنعي فارى الديش ص 59 مطبوعه الران 1359 هـ

(٢٣٠) ندكوره بالاحوالهُ ص102

(rm) "جهل مجلس" مصنف علاؤالدين سمناني 'ص 46-45

(rrr) "غييف المواجب العليه" مصنف نفزي الرندي طلد 1 مس 235 " تحقق وْ اَكْرْعبر الحليم محمود

(rrm) "فرق الشيع" مصنف نوبخى ص 70- نيز" كتاب المقالات والفرق" مصنف الاشعرى اللمي،

26-47 ك

(٢٣٣) "الاحزاب المعارض الدينيه السياسية في صدالاسلام" مصنف ول بوزن ص 249 عمر بي ترجمه بدوي

(٢٣٥) سورة الاحزاب آيت 40

(٢٣٦) سورة المائدة آيت3

(٢٣٧) سورة سباءُ آيت 28

(٢٣٨) سورة الاعراف آيت 158

(۲۳۹) اخرجه ابوداؤدوالترندي

(۲۲۴۰)اخرجه مسلم

(۲۴۱)متنق مليه

(٢٣٢) "الفتوحات المكيه" مصنف ابن عربي جلد 2 "ص90

(٢٣٣) إلحكم يكزين مطبوعه: 10 ابريل 1930

J¶J

(۲۲۴) رواه ابودا ؤدوالترندي

(٢٣٥) "الفتوحات المكية" مصنف ابن عربي جلد 2 مصرف

(٢٣٧)' الجواب المتنقيم ممّاسال عنه الحكيم' سوال نمبر 18 'ص168-167 - كتاب ختم الاولياء

(٢٣٧) "المقدمات" مصنف الفرغاني مطبوعه: بيروت

(٢٥٨) د مجموعه في الحكمة الشرقية مصنف سهروردي ص 24-23

(۲۳۹)''منهاج الكرامه''مصنف أكلي'ص 71

(۲۵۰)"اعقادات الصدول"ص 108

(۲۵۱)" حق اليقين" مصنف أنجلس 'ص39

(٢٥٢) ' عيون اخيار الرضا' مصنف ابن بابويه هي 'جلد 1 مص 64 مطبوع : تبران

(٢٥٣) "الا ماني" مصنف مفيد ص 60-59 مطبوعة قم ايران 1403

(۲۵۴)'' كتاب الخصال' مصنف ابن بابو بياتمي 'جلد 1 'ص310 'مطبوعه: ايران

(٢٥٥) "منهاج السنه لنوية مصنف شيخ الاسلام ص 176-174

(٢٥١) "كتاب التراجم" مصنف ابن العربي ص

(٢٥٧)" الفتو عات المكية"مصنف ابن عربي جلد 3 ص 183

(٢٥٨) "كتاب القصد" مصنف الشاذلي جلد 1 مص 417

(٢٥٩) "طبقات الصوفية مصنف السلي ص 104 مطبوعة مطالع الثعب قابره 1380 ه

(٢٦٠) ' غيث المواب العليه' مصنف نفزي الرندي جلد 1 'ص 160 ' حاشيه 2

(٢٦١) "عوارف المعارف" مصنف سبروردي ص 404 مطبوعة دارالكتاب العربي بيروت 1983 ء

(٢٦٢) "منا قب العارفين" مصنف افلا كي جلد 1 "ص 286

(٢٦٣)" التعرف بمصنف الكلاماذي ص 110

(٢٦٣) "الاخلاق أمتع ليـ"مصنف الشعراني طلد 3 مص 261

(٢٦٥)" طبقات الشعراني" جلد2 'ص12

(٢٦٦) ( روضة التع يف "مصنف لسان الدين بن الخطيب م 423

(٢٦٧)' مغيث المواہب العليه'' مصنف نفزی الرندی' جلد2' ص153 ـ نيز''جمبر ة الاولياء'' مصنف منوفیٰ له

ر الحسين جلد 2°ص 241

(٢٦٨) مغيف الموابب العلية "جلد2 ص 153

التصوف \_\_\_\_\_\_

(٢٦٩) "الرساله القشيرية" جلد 2" ص 521 ينز" روضة الهريف" ص 521 ينز" مواقع النجوم" مصنف ابن عربي الرساله القشيرية والاولياء" جلد 1" مصنف النفوى الرندى ص 131 ينز" تعمرة الاولياء" جلد 1" ص 99 ينز" مشارق انوار القلوب" مصنف الدباغ "ص 103 ينز" فوائح الجمال" مصنف فجم المدين الكبرى ص 82 وغيره

(۲۷۰) "العرف" مصنف كلاباذي ص ۱47

(اسم المنكوره بالإحوالهُ ص 48

(۲۷۲) ندكور وبالاحوالهُ ص155

(٢٧٣)''الرسالة القشيرية' جلد2'ص520

(٣٤٣) ندكوره بالاحوالة جلد 2 م 665-664

(٢٧٥) " وقتم الإولياء "مصنف الترندي ص 139

(٤٧) "أيقاط ألهم "مصنف ابن مجيبه أحسني "ص168 "تيسر اليديشن 1982 والقاهر و

(١٤٧) '' كَتْفُ الْحَوِبُ' مصنف الْهُورِينُ ص342 ' عربي ترجمه وْاكْرُ اسعاد عبدالبادي قنديلُ مطبوعه

دارالنهضه بيروت1980ء

(٢٤٨) ندكوره بالاحواله

(٢٧٩)''الانوارالقدسيه في معرفة القواعدالسوفيهُ''مصنف الشعر اليُ طِلْد 1 'س 174

(٢٨٠)''الانوارالقدسيه''جلد 1'ص176-175

(٢٨١) "ميدى احمد الدرير" مصنف ذا كمرعبد الحليم محود ص 119 مطبوعه : دار الكتب الحديثة القاهره

(۲۸۲) سورة آل عمران آيت8

(٢٨٣) ميدى احمد الدرير "مصنف ذا كرعبد الحليم محمودً ص 119 تا 121

(٢٨٣)' نغيث المواهب العليه "مصنف النفزي الرندي علد 1 مص 197

(٢٨٥) "كشف الحجوب" مصنف الجورئ ص 252- نيز "غيث المواهب" جلد 1" ص 197 فيز" صوم

القلب''مصنف عمار البدليسي - نيز'' كتاب العروه''مصنف سمنانی' ص489 ـ نيز''الفتو حات الالهبي'' مصنف ابن عجيبه الحسنی'ص173

(٢٨٧) الرسالدالقشيرية وطد2 م 736 ينز المديرات الالهية مصنف ابن وفي ص 226 ينز وجامع

الاصول 'مصنف كمشخا نوى ص2

(٢٨٧)" الفتو حات الالبيهُ "ص163

345 \_\_\_\_\_ التصوف

(٢٨٨) " قلادة الجوابر" مصنف محمد ابوالبدى الرفاعي ص 135 "مطبوعه: دار الكتب المعلمية بيروت

(٢٨٩)''الاصول من الكانى'' مصنف الكلينى' التونى 1329 ه ُ جلد 1 'ص180 مطبوعه: دارالكتب الاسلاميه شهران تيسراايدُينن 1388

(۲۹۰)" كتاب الحبِّه 'جلد 1 'ص179

(٢٩١)''عيون اخبارالرضا''مصنف ابن بابويياتمي 'جلد 1 'ص 272 'مطبوعه: انتشارات جبال تبران

(٢٩٢)'' كمال الدين وتمام العمة'' ابن بابويه لقمى ' باب 21' جلد 1 'ص202' مطبوعه: داراكَتب الاسلاميهُ

دوسراایڈیشن1395ھ

(۲۹۳)"بحارالانوار"مصنف كجلسي 'جلد23

(٢٩٣) " توت القلوب في معاملة الحموب "مصنف ابوطالب المكي عبلد 1 مص 134

(٢٩٥) "اللمع" مصنف القوى تحتيق عبرالحليم محمود ط عبدالباتي ص 458 مطبوعه: دارالكتب الحديث مصر

1960 - نيز "جميرة الاولياء" مصنف المنوفي المسين على جلد 2 مس 32

(٢٩٦) " ختم الاولياء "مصنف ترندي الحكيم ص 360 ينيز" تو اعد التصوف" ابن زروق ص 48 "مطبوعه: قاهره 1976 ء

(۲۹۷)"طبقات الصوفيه" ص7

(٢٩٨) "عقلة المستوفز" مصنف ابن عربي ص97 مطبوعة اليذن

(۲۹۹)"العروة"مصنف سمناني

(٣٠٠) بجمبرة الاولياء "جلد 1 مس7

(٣٠١) ندكوره بالاحوالهُ جلد 1 'ص 94

(r.r)" (دوضة التعريف" مصنف لسان الدين ابن الخطيب"ص 580

(٣٠٣)''الاخلاق ألمتوليه''مصنف شعرانی'جلد 2'ص 117-116

(٣٠٤)'' فنآو كي شُخ الاسلام ابن تيميه' جلد 11 'ص 439 'مطبوعه 398 أحد

(٣٠٥)''الرسالهالبابره في العتر ة الطاهرهُ' منقول از' مقدمة البربان' ص٥٠

(٢٠٦) د تلخيص الشافي "مصنف الطّوسي جلد 4 مص 132-131

(٣٠٤) "الفصول ألمبمه في معرفة الائمة" مصنف حرالعا في التوني 1104 ومطوعة: مكتبه يصيرتي قم ايران

(٣٠٨) "الرساله القشيريي" جلد 2 مس 735 منيز " يوارف المعارف" مصنف سهردردي ص 96 منيز "جامع

الأصول في الاولياء "مصنف كمثخانوي ص120- نيز" الفتوسات البية مصنف ابن تجيية ص88- نيز"سيدي

346

التصدة

احد الدردير' ص100 \_ نيز' وقلادة الجواهر' مصنف محمد الرفاعيُ ص143

(٢٠٩) "روصة التعريف" مصنف لسان الدين بن الخطيب ص 469 "مطبوعه: دار الفكر العربي

( ١٩٠٥) "الامر أبحكم المربوط فيها يكزم اهل طريق الله من الشروط" مصنف ابن عربي ص 266-265 "مطبوعة

لقاهره

(٣١) ' الانوارالقدسية ' مصنف الشعراني 'ص 174-173 ' مطبوعه: داراحياء التراث العربي بغداد العراق

(٣١٢)" الاخلاق المتولية مصنف الشعراني طلد 1 من 130-129

(mir) "الكافي" مصنف الكليني طد 1 مس 181

(١٣١٨) "في التصوف الاسلامي وتاريخه "مصنف يمكلسن عمر بي ترجمه ابوالعلا لعقفي مص 19

(٣١٥)" اصول كافي" مصنف كليني 'جلد 1 مص 192

(٣١٦) "بصائر الدرجات الكبرى" مصنف صفار ومراحصة ص83 مطبوعة منشورات الأعلمي تبران 1404 ه

(١١٤) "ألكاني" مصنف الكليني طد 1 "ص 192

(٣١٨) "بحارالانوار" مصنف أنجلس 'جلد2 مسلم

(٣١٩)" للمع" مصنف الطّويُ ص 19

(٣٣٠) " جميرة الاولياء "مصنف المنوني الحسيني جلد 1 مص 102

(٣٢١) زكوره بالإحوالهُ ص103

(٣٢٢)" ايقاظ الهم" مصنف ابن عجيبه ص 272

(٣٢٣) "المواقف الالبية مصنف ابن تضيب البان ص 190

(٣٢٣) "الفتوعات المكية" مصنف ابن عربي جلد 1 "ص 70" مطبوعة الصيئة المصر ميالعامة للكتاب 1985ء

(٣٢٥) " بصائر الدرجات الكبرئ" مصنف الصفار حصد 9 ص 357 - نيز" الفصول المبهد في اصول الاتمـ"

مصنف حرالعا لمي ص 155 \_ نيز' الاصول من الكاني' وجلد 1 مص 227

(٣٢٦) "بصار درجات" ساتوال حصة م 359

(٣٢٤) مُذكوره بالاحوالة ص 362

(٣١٨)" طيقات الشعراني" جلد 1 'ص166

(٣٢٩) "حات القلوب" مصنف عماد الدين الاموي جلد 2 مص 275

( ٣٣٠) "الانوارالقدسية في معرفة القواعدالسوفية مصنف الشعراني مجلد 2 مص 115 "مطبوعة: والاحياء التراث

العر في بغداد العراق

347 \_\_\_\_\_ التصوف

(٣٣١)" طبقات الشعراني" جلد 1 'ص136

(٣٣٢)"ز هرالمعاني" ممادالدين باب17 °ص74

(٣٣٣) "مشارق انوار اليقين" مصنف حافظ رجب البري ص161 مطبوعة: دارالاندلس بيروت\_ نيز

''طرائق الحقائق''مصنف عاجي معصوم شيرازي' جلد 1 'ص 78-77 تبران 1339 هـ

(٣٣٣) "بيت الدعوة الاسلامية "ص10

(٣٣٥)''اجزاءُن العقا كدالاساعيليهُ' مطبوعه بيشنل بريس 1784 ء

(٣٣٦) "الانسان الكامل" مصنف الجيلي ، جلد 2 'ص75-74

(٣٣٤) "فصوص الحكم" مصنف ابن عرني ص 321 تا 321

(٣٣٨)" المقدمات "مصنف الفرغاني "ص11 تا14

(٣٣٩)''الابريز''مصنف الدماغ'ص 204

(۳۴۰)" طبقات الشعراني" جلد 2 ° ص 3

(٣٣١) ' جميرة الإولياء' مصنف منوفي الحسيني علد 2 'ص 264

(٣٣٢)"طبقات الشعراني"جلد 1 مس 181-180

( ۳۴۳) مُدكوره بالاحواله \_ نيز' و ألححة العليه في اورادالشاذك ' مصنف عبدالقادر ذكي ص256 'مطبوعه: مكتبه أسميخل القاهره

(٣٣٣) "الوصية الكبريّ" مصنف عبدالسلام الغتيوريّ ص 4-75 ، مطبوعه : طرابلس ليبها 1396 هـ

(٣٣٥)'" تذكرة الاولياءُ' مصنف فريدالدين عطارُص99 مطبوعه: پاكستان

(٣٣٦)''مشارق انوار اليقين''مصنف حافظ رجب البري م 159 'مطبوعه: دارالا ندلس بيروت' گيار بهوال ايديشن

(٣٥٤)" الجوابر والدرر" مصنف شعراني علد 2 مس 311 مطبوعه مصر

(٣٢٨)"روضة التعريف"ص 432

(٣٣٩)" كشف الحجوب"مصنف الجورئ عربي ترجرص 448-447

(٣٥٠)"العريفات مصنف الجرحاني ص 154

(٣٥١)"الفتوحات المكيه"مصنف ابن عربي جلد 2 مص 40

(٣٥٢) ند كوره مالاحوالهُ ص 48

(٣٥٣) ندكوره مالاحوالهُ ص107

التفوني المتعوني عملا

( ۳۵۴) تەكۈرە مالاحوالەش 57

(٣٥٥) "شرح مقدمه الآئيراكلبرئ" مصنف القيصري منقول از "ختم الاولياء" مصنف ترندى الكليم ص495" مطهر المدورة.

(٢٥١) "التصوف" مصنف ماسيئن عربي ترجم ص 46-46

(٣٥٧) "الرسائل والمسائل" مصنف ابن تيميه جلد 1 "ص 57 تا 60" مطبوعه بيروت 1983 - نيز" فآول ابن تيمهه "جلد 11" ص 439 تا 439

(٣٥٨)"مقدمه ابن خلدون" گرار بوس فصل ص 473 مطبوعه: القاهره

(٣٥٩) بمنحي الاسلام "مصنف احمدالين ص 245 مطبوعه: القاهره 1952 ء

(٣٧٠) "اساس الباويل" مصنف قاضي نعمان المغر بي ص 71-70 مطبوعه: دارالثقافه بيروت

(٣٦١) ندكوره بالاحوالة ص252

(٣٦٢) "تحفة القلوب" ص 144

(٣٦٣)''الخطوط العريضة للاسس التي قام عليها مذبب الشيعه الأثني عشريهُ' ص8'جهناا يُديش

(٣٦٣) ' منهاج السنالمنه بين مصنف في الاسلم ابن تيميه جلد 1 مص 159 مطبوع : يا كستان

(٣٦٥)" رجال الكشي "ص 218 مطبوعة مؤسسه الأعلمي كر بلاعراق

(٣٧٦)''الاصول من الكافي''مصنف كليني عبد 2 مص 224-223 مطبوعه: ايران

(٣٦٧)''الاعتقادات' مصنف ابن بابويدتي'ص 44

(٣٦٨)"شرح اعتقادات الصدوق"ص 241

(٣٢٩) سورة الكوير' آيت 24

( • ٣٧ ) رواه البخاري والوداؤد والتريذي دابن ماجه واحمه وغيرهم

(٣٤١) "الانسان الكامل" مصنف عبد الكريم الجيلي طلد 1 "ص 117" بوهما اليريش 1402 "مطبوعة مصر

(٣٤٢) "المع" مصنف الطّوى ص 159

(٣٧٣)" طبقات الشعراني" جلد 2 م 98

(٣٧٣) "الاصول من الكافى" بلد 1 م 402 فيز "بصار الدرجات الكبرئ" مصنف الصفارص 40

(٣٧٥) نج البلاغه

(٣٧٦)" الاصول من الكافي" جلد 1 'ص 402

(٣٧٤)''ايقا ظالبهم ''مصنف!بن عجيبيالحسني 'ص145 'مطبوعه مصر

349 التصوف

(٣٧٨) ثمركوره بالاحواليه

(٣٤٩) "غيث المواجب العليه" مصنف نفزي الرندي طد 1 مصلف 214

(٣٨٠) "روضة التعريف بالحب الشريف" ص 432

(٣٨١) "التع ف لندب الل التصوف" مصنف الكلاباذي ص 172 مطبوعة القابره

(٣٨٢) "اليواقية والجوابر" مصنف الشعراني 'جلد 2 'ص 93 مطبوعه بمصطفى البابي أمحلني مصر 1378

(٣٨٣)"طبقات الشعراني" جلد 2 ص 75

(٣٨٣)الوصية الكبرئ"،مصنف عبدالسلام الفيورئ ص105 مطبوعه مكتبدالتجاح طرابلس ليبيا بيهلاا يُديشن

(٣٨٥)''اليواقيت والجواهر''مصنف الشعراني'ص 17 'مطبوعه بمصطفیٰ البالي لحلبي مصر

(٣٨٦)"الابريز"مصنف الدباغ ص 12

(٣٨٧) تذكرة الاولياء 'مصنف فريدالدين عطارُص 252 'مطبوعه: ياكستان

(٣٨٨) "ثرح حال الاولياء" مصنف عز الدين المقدى ش 251

(٣٨٩)" اربعة نصوص" و1 "تحتيق ماسيئن مطبوعه: پيرس

(٢٩٠) " قواعد التصوف" مصنف ابن زروق ص11 مطبوعه: القاهره - نيز "ابقاظ البهم" مصنف ابن عجيبهٔ

ص144

(٣٩١) "الاصول من الكافي" جلد 1 "ص65 "تبران

(٣٩٢) ''اساس الباويل''مصنف قاضي نعمان ص 28 'مطبوعه: دارالثقافة بيروت

(٣٩٣)''اعلام المنوه ''مصنف ابوحاتم الرازي'مطبوعه: أنجمن فلسفه ابران 1397 هـ

(٣٩٣)"الذخيره في الحقيقة'' مصنف على بن الوليد الاساعيليُّ التوفي 612 هُ ص113 'مطبوعه: داراتشقافه

يروت

(٣٩٥) "الانتخار" مصنف ابويعقوب البحتاني "ص 71 "مطبوعه: لبنان

(٣٩٦) ( سكتاب الحدمن اصول الكاني "مصنف الكليني طد 1 "ص 374 "مطبوعه تبران

(٣٩٤)" الخصال" ابن بابوييالمي 'ص 572

(٣٩٨)الاصول من الكافي'' جلد 1 'ص 4 <sup>'</sup>

(٣٩٩)" كملل دانحل"مصنف شيرستاني" جليدا 'ص201

(٢٠٠) "الفتو حات الالبيه "مصنف ابن عجيبه ص 333

(١٠٠١)" للمع" مصنف طوي مس 44–43

التعون \_\_\_\_\_

(٣٠٢) ''لطا كف أمنن'' مِصنف ابن عطاء الله الاسكندري' ص 248 بنيز'' عوارف المعارف' مصنف سهروردي'

ص 25- نيز" روصة التو يف" مصنف لسان الدين بن الخطيب ص 431- نيز" ايقاظ الهم "مصنف ابن عجيبة

ص 461 - نيز "هم قالا ولياء "مصنف الموفى" جلد 1 مص 160 - نيز "تغيير ابن عربي" جلد 1 مص

(١٠٠٣) (جميرة الاولياء "مصنف المنوفي الحسيني جلد 1 مص 159

( ۴۰ ۴۰) "وررالغواص على فناوي سيدي على الخواص "ص 73

(٣٠٥) ''مطالع المسر ات' مصنف مجرمهدي بن احمدُ مطبوعه بمصطفى البالي 1970 ء

(٢٠٠١) 'جمير ة الاولياء' مصنف إلمنو في الحسيني جلد 2 'ص 28

(٤٠٠) ندكوره بالاحوالة ص209

( ٨٠٨ )" ديوان ابن الغارض" ص 81 مطبوعه: مكتبة القاهره 1399

(۴۰۹)''تفسيرا بن عربي'' جلد 2'ص 184

(١٠١) "كشف الحجوب" مصنف الجويري عربي ترجمه ص 274-273

(١١١) "اللمع" مصنف الطّوى ص 179

١١٤٥) ندكوره بالاحوالة ص 182

(٣١٣) "حيات القلوب" مصنف عماد الدين الاموى مبلد 1 مص 259 تا 261

(١١٣) "الفتو عات الالهية مصنف ابن عجيب ص 333

(٣١٥)" قواعدالتصوف"

(٣١٢) "التعرف" مصنف الكلاباذي ص 106-105

(١٥/ ) " توت القلوب "مصنف ابوطالب المكي جلد 1 "ص 120

(١٨٨) "جامع الاصول في الادلياء" مصنف كمشخانوي ص 258

(١٩٩) " محيرة الاولياء "مصنف منوني الحسين جلد 1 "ص 88

(۴۴٠) "مقدمة التائمة الكبرى" مصنف القيمري ص 208-207

(٣٢١) "غيث الموابب العليه" مصنف نفري الرندي جلد 2° ص 239-238

(٣٢٢)" قوت القلوب "مصنف ابوطال المكي جلد 1 "ص 158

(٣٢٣) ''حامع الاصول في الاولياء''مصنف كمشخا نوي ص 258

( ۴۲۳ ) ' في التصوف اداسلاي وتاريخه 'مصنف نيڪلسن' عربي ترجمهٔ ابوالعلا العفيلي 'ص77-76

(٣٢٥) (اللمع "مصنف الطّوسي ص 500

351 \_\_\_\_\_ التفوف

(٣٢٧) ندكوره بالاحوالهُ ص499

(٣٢٤) ندكوره بالاحوالة ص 497

( ٣٢٨) " لطا نُف أكمنن " مصنف ابن عطا الاسكندري على 248 "مطبوعة مطبعة حسان القاهره

(٣٢٩)"الانسان الكامل"مصنف الجيلي مُص 102-101

(٣٣٠) ندكوره بالاحوالهُ جلد 2 م 134

(٣٣١)" التعرف "مصنف كلاباذي ص120

( ٣٣٢ )'' الالواح العمادية "مصنف شهاب الدين سبرور دي ُص 72

(٣٣٣) مْرُكُورُ هِ بِالأحوالُمُ ص 74

(٣٣٣)''ابن عربي 'مصنف ڈ اکٹر ابوالعلا انعقبی 'ص 13

(٣٣٥) "تفسير الظلال" جلد 1 م 18

(۴۳۶)''تفییرابن عربی''جلد 1 'ص5

(٣٣٧)'' تَذَكرة الحفاظ' مصنف الذهبي' جلد 3 'ص 249 'مطبوعه: القاهره

(۴۳۸)"تفییراسلی" ص17

(٣٣٩) "كلائف الإشارة" مصنف القشيري من جلد 1 مصنف

( ٣٣٠) ''الإنسان الكامل'' مصنف عبد الكريم إلجيلي' جلد 2 'ص 139-138

(٣٣١) ''المدرسةالشاذليه وامامها بولحن الشاذلي 'مصنف عبدالحليم محمودُ ص 403 'مطبوعه: القاهره

( ٣٣٢ )''ايقاظ ألبهم ''مصنف ابن عجيبهُ ص452-451 مطبوعه: القاهره

(٣٣٣)'' دررالغواص''مصنف الشعرانی'ص 50 'مطبوعه مصر

( ٣٣٣) "اليواتيت والجوابر" مصنف الشعراني 'جلد 2 'ص 128

(٣٣٥)''الفتوحات المكيه''مصنف!بن عربي بالمنبر 54

(٣٣٦)" روضة التعريفُ" ص 370

(٣٣٧) " جامع الاصول في الاولياء "مصنف كمشخانوي ص 89

( ۴۲۸) د ختم الاولياء "مصنف ترندي ص 237 مطبوعه كيتعولك پبلشرز بيروت

(٣٣٩) " فضائح الباطنية "ص46 "مطبوعه : مؤسسة دارالكتب الثقافيكويت

( ۳۵۰ ) ہماری کتاب''الاساعیلیہ القدامی تارخ وعقائد'' باب نمبر5 کا مطالعہ سیجئے ۔ نیز'' زہرالمعانی'' مصنف ادر لیں الاساعیلی التصول ......

(٣٥١) "النصرة" مصنف بجستاني مس 201 مطبوعه: دارا ثقافه بيروت

(۴۵۲)"الانوارالطيفه" دوسراباب ص102

(٣٥٣) "الهفت الشريف" مصنف المفصل الجاني ص 42 "تحقيق مصطفى غالب الاساعيلي مطبوعه : دارالاندلس

يروت

( ۴۵۴ )' فرق الشيعة' مصنف نو بختی نيز'' القالات والفرق' سعد بن عبدالله ألمي

(۵۵) سورة النساءُ آيت 28

(٣٥٦) سورة المائدةُ آيت 93

(٥٥٨) "الروضيمن الكاني" مصنف الكليني علد 1 عس 78 مطبوعة الران

( ٣٥٨) "مقدمة البربان في تفير القرآن" مصنف بإشم البحراني ص 21 "مطبوعة تبران

(٣٥٩)''عيون اخبار الرضا''مصنف ابن بابويهالعمي 'ص236' جلد 2

(۴۲۰)"تفسيراقمي" جلد 1 مس 128

(۲۲۱) ندكوره بالاحوالة ص 230

(٣٦٢) غيركوره بالإحوالية من 52-51

(٢٦٣) "مقالات الاسلاميين" مصنف الاشعرى ص 289 "مطبوعة بهلمث ثرية رز دوسرا أيديش 1980 ء

(٣١٣) "أتحاف السادة" مصنف الزبيدي طلد 8 مس 278

(۴۲۵)''الرساله القشيري' 'جلد 1 'س22 تا24' تحقيق ذا كثر عبد الحليم محمود

(٣١٦) "اللمع" مصنف الطّوى ص 539-538

(٧٦٤) "عوارف المعارف" مصنف سبرور دي ص 79-78

(٢٦٨) (وتلبيس ابليم) مصنف ابن الجوزي ص 296-295 مطبوعه: دارالوي العربي بيروت لبنان

(٢٩ ٣) مْدُكُورُ هِ بِالْاحُوالُهُ ص 298

(٠٧٠) ندكوره بالاحوالهُ ص299

(اسم) مذكوره بالإحوال مس 305

(٣٧٢)" الرسائل والمسائل' شيخ الاسلام ابن تيميه'ص 45-44

( ٣ ٢ م) ' الفصل في الملل والا يواوالنحل' 'مصنف حافظ ابن حزم' جلد 4 'ص 226

( ٣ ٢٤ )''سيدي احمد الدرد ر''مصنف ذا كرعبد الحليم محمودُ ص 95 مطبوعه: دارالكت الحديثه القاهر ه

(٧٥٥) ''المدرسهالشاذ ليهالحديثه والاتصاابوالحن الشاذ لي'ص 53 'مطبوعه:القاهره

353 \_\_\_\_\_ انتموز

(٢٧٦)" طبقات الشعراني" جلد 2 مس 151-150

(٤٧٤)" الابريز "مصنف الدباغ "ص 43 مطبوعه بمصر

( ٣٧٨) " فواتح الجمال "مصنف بجم الدين الكبرى ص 65-64

(٣٤٩)''مقدمه ذخائر الإعلاق''مصنف مجمة عبدالرحن الكروي'ص(و) مطبوعه بمطبعة السعادة المصر

(٨٠٠) ' وْخَارُ الاعلاقُ 'مصنف ابن عربي ص ٢ تا4

(١٨١) ندكوره بالاحوالهُ ص8-7

(۲۸۲)" الابريز"مصنف عبدالعزيز الدباغ مس 27

( ٢٨٣) " تذكره اوليائ ياك وبند "مصنف ذاكزظهورالحن شارب جلد 2 مص 259

(۴۸۴)"طبقات الشعراني" جلد2 م 151

(۴۸۵) "كشف المحويث مصنف البجويري عربي ترجمة 262

(۴۸٦) "العرف" مصنف الكلاباذي ص 163

(٨٨٧) " تاريخ التصوف في الاسلام" مصنف ذا كثر قاسم غني عربي ترجمهٔ صادق نشات ص 14 "مطبوعه مكتبه

النهضه المصر بي1970ء

(١٨٨) "الصله بين التصوف والتشيع" مصنف ذاكرٌ كالل مصطفى الشيع " جلد 1 " ص372 " مطبوعة: دارالا ندلس

بيروت

( ٤٨٩) "العقيده والشريعة في الاسلام" مصنف كولذزيبر ص 139

Brown: A Literary History of Persia VOL.1, P410.(79•)

## مصادرومراجع

| وفیاء کی کتب:                                                                      | ص     |
|------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| ''الابريز''مصنفعبدالعزيز'مطبوعه:معر_                                               | ☆     |
| "احان المجالس"مصنف ابواسحاق ابراجيم مطبوعه: المكتبة السلفيه مكه مكرمه 1390 هـ      | ☆     |
| "احمد بن مخلوف الشبالي" مصنف الشالي مطبوعة المكتبة الشبابية الجزائر 1979ء -        | ☆     |
| ''احوال وآ څارفريدالدين مسعود گنج شکر'' اُردوايديش' مطبوعه ياکستان _               | ☆     |
| "احوال واقوال شيخ "مصنف ابوالحن الخرقاني فارى ايديش تيسر اليديش 1363 ه قرى ايران ـ | ☆     |
| ''احوال ابدال''مصنف مجمه عبدالعزيز مز كورى'' أرد دايدُيش'مطبوعه: پاكستان_          | ☆     |
| ''احیاءعلوم الدین''مصنف غزالی'مطبوعه: داراتقلم بیروت_                              | ☆     |
| ''الاخلاق المتوليه''مصنف و بإب الشعر اني'مطبوعه: دارالتر اث العربي قاهره_          | ☆     |
| " واب الصوفية "مصنف جم الدين كبرى فارى الديثن مطبوعه كاب فروقى زوادابران_          | ☆     |
| " استاذ السائرين الحارث بن اسد المحاسي'' مصنف ڈاکٹر عبدالحلیم محمود' مطبوعہ:       | ☆     |
| لكتب الحديثة قام ره ـ                                                              | داراً |
| ''اسرارالا ولياء' مصنف فريدالدين'مطبوعه: پاکستان ـ                                 | ☆     |
| "اسرارنامه"فاری مصنف عطار نیشا بوری مطبوعه: ایران _                                | ☆     |
| ''الاسراء''مصنف این عربی'مطبوعه: حیدر آبادد کن ہند'1367ھ۔                          | ☆     |
| ''الاسم الاعظم''مصنف غزالي مطبوعه:مكتبة نصير قاہره۔                                | ☆     |
| "اصطلاحات الصوفية مصنف كمال الدين عبدالرزاق قاساني مطبوعة الهيئة                   | ☆     |
| رية العلمة للكتاب بمصر -                                                           | المصي |
| "الالواح العمادية" مصنف سهروردي تتحقيق نجف قلي مطبوعه مركز تحقيقات فارى            | ☆     |
| ن و پاکستان۔                                                                       | ابراد |

| التقوف                                                                                | 355           |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| " الامر الحكم الربوط نيما يلزم ابل الطريق" مصنف ابن عربي تحقيق محمه عبدالرحمٰن        | ž,            |
| بوعہ: قاہرہ۔                                                                          | لکردی مط      |
| "الانتصار لطمر يق الصوفية الأخيار" مصنف زمزى بن محمهُ مطبوعه: دار مرجان للطباعة       | ħ             |
|                                                                                       | ىقر-          |
| ''الانسان الكامل''مصنف عبدالكريم الجيلي' چوتھا الميشن 1981ء                           | Σ.            |
| ''انشاءالد دائز''مصنف ابن عربي مطبوعه:مطبعة بريل ليذُن 1336 ه                         | <b>1</b>      |
| "اوراو الاحباب ونصوص الآداب" مصنف ابوالمفاخر يجلي باخرزي مطبوعه: تهران                | 7             |
|                                                                                       | , 1966        |
| "الانوار القدسية في معرفة القواعد الصوفية" مصنف عبدالوباب الشعراني مطبوعة             | *             |
| زات العربي بغداد 1983ء                                                                | إراحياءالة    |
| · "ابقاظ البهم في شرح الحكم "مصنف ابن عجيبه الحسني "مطبوعه مصطفى البابي الحبلي قاهره- | <b>A</b>      |
| ''ايبهاالولد''مصنف غزالي'مطبوعه: دارالاعتضام' قاہرہ۔                                  | ň             |
| °' آئینه شاه ناصراولیاء''مصنف محمدانور بدخشانی'مطبوعه: کرانش پاکستان ـ                | ☆             |
| "بايزيدالانصاري"مصنف ذا كثرميرولي خان مطبوعه: مجمع البحوث الاسلاميه پاكتان            | ☆             |
|                                                                                       | <b>∞139</b> 6 |
| ''البريان المويد''مصنف احمد رفاع مطبوعه: قامره _                                      | ☆             |
| '' بيان الاحكام في انسجادة والاخرقة. والاعلام' مصنف على بن ميمون الغربي _             | ☆             |
| " تاييدالحقيقة الحلية "مصنف سيوطي -                                                   | ☆             |
| ° ْ تاریخ مشائخ چشت' اُردو' مصنف خلیق احمد نظامی مطبوعه: پاکستان -                    | *             |
| "التجليات "مصنف ابن عربي مطبوعه دكن انثريا-                                           | *             |
| ''الند بيرات الالهيه' مصنف ابن عربي' مطبوعه: ليدُن 1336 ه                             | *             |
| '' تَذَكَرة الاولياءُ' ٱردوُمصنف فريدالدين عطارُمطبوعه: يا كسّان _                    | ង             |

- 🖈 " " تذكره اوليائے پاك وہند" أرد و مصنف ڈاكٹرظهور حسن شارب مطبوعہ: پاكستان -
- 🕁 🦯 '' تذکره ادلیائے برصغیر'' اُردو'مصنف مرزامحمراختر دہلوی'مطبوعہ: یا کستان۔ 🔻
  - 🖈 💛 " تذكره اوليائے كرام "مصنف صباح الدين عبدالرحن أرد ومطبوعه بإكستان -
- 🖈 🦯 " تذكره صوفيائے بلوچستان "مصنف لا اكثر انعام الحق كوثر" أرد ومطبوعه پاكستان -
  - 🖈 💛 " تذکره صوفیائے پنجاب'' أردو'مصنف اعجاز الحق قد وی مطبوعہ: پاکستان۔
    - 🖈 " " تذكره غوشيه "أردو مصنف شاه گل حسن قا دري مطبوعه: پا كستان -
      - 🖈 " التراجم" مصنف ابن عربي مطبوعه: دكن انثريا -
- 🛣 "ترتيب السلوك" مصنف القشيري مطبوعة: المعبد المركزي للا بحاث الاسلاميه
  - اسلام آباد یا کستان۔
- المن المسلوك الى ملك الملوك مصنف جمال الدين محمد بن عمر بحرق الحضري
  - مطبوعه: پنجاب یونیورٹی لا ہور پاکتان۔ دروجہ اور ایس کا میں مصرف کا میں مصرف کا مصرف
- "ترضع الجواهر المكيه" مصنف عبدالتن الرافعي مطبوعه: المطبعة العامرية مصر 1301هـ-
  - 🖈 " ' بشخفیق الاسفارالا ربعهٔ مصنف حسن نوری مطبوعه: شیراز ایران 🗕
- التصوف في الاسلام ' مصنف عرجون محمد الصاوق مطبوعه: مكتبه الكليات الازهربيه
   تاهره 1967ء -
- ☆ "التصوف والاميرعبدالقادر الحسنى الجزائرى" مصنف جواد المرابط مطبوعه: داراليقظه ومشق1966ء ـ
- التصوف الاسلاى والا مام الشعراني" مصنف طلاعبدالباقى سرور مطبوعه: دارالنبضه المعربية والمنبضه
- العامية للكتاب 1984ء (التصوف في تراث ابن تيمية "مصنف ذا كثر محد سعد طبلا وي مطبوعة الهيئة المصرية

```
التصوف
                                                                                357
                 "التصوف الاسلامي الخالص" مصنف المنو في مطبوعه: وارنبضه مصر-
                                                                                    ☆
        « تصوف اسلام" أردو مصنف مولا ناعبدالما جدوريا آبادي مطبوعة بإكستان -
                                                                                    ☆
 · العرض لمذ ب الل التصوف' مصنف ابو بمرمحد الكلاباذي تيسرا الذيشن مطبوعه:
                                                                                    ☆
                                                   مكتبه كلمات الاز بريه القابره 1400 هـ-
                                              "التعريفات"مصنف الجرجاني -
                                                                                   ☆
                           «تفییرابن عربی"مطبوعه انتشارات ناصرخسر دنهران -
                                                                                   ☆
                      " "تنبيه المغترين" مصنف عبدالوباب الشعراني" مطبوعه مصر-
                                                                                   ☆
" حميد الغافلين" مصنف ابوالليث بن نصر محمد مطبوعه: مصطفى البالي الحلبي قامره
                                                                                   ☆
                                                                           -£1933
'' ثلاث رسائل' مصنف شهاب الدين سبرور دي مطبوعه: مرکز تحقیقات فارس امران
                                                                                   ☆
                                                                           ویا کشان۔
· ` جامع الاصول في الاولياءُ ، مصنف احمد الكمشخانوي مطبوعه: المطبعة الوهبية طرابلس
                                                                                  ☆
                                                                      شام 1298ھ۔
             · · جامع كرامات الاولياء ' مصنف ابن عربي مطبوعه: دارصا در بيروت -
                                                                                  ☆
            ''جامی'' فاری مصنف علی اصغر حکمت 'مطبوعه: انتشارات' توس ایران -
                                                                                  쑈
    «جمهرة الاولياءُ"مصنف ابوالفيض المنوفي الحسينُ مطبوعه:مؤسسة الحلبي قاهره-
                                                                                  ☆
                                        "الجواب المتنقيم" مصنف ابن عربي-
                                                                                  公
                                 « الجواهر والدرر' مصنف شعرانی مطبوعه:مصر-
                                                                                  ☆
            ''الجوابراللهاعة''مصنف على المرز و في 'مطبوعه بمصطفىٰ البالي لمحلبي معر -
                                                                                  ☆
                                     «جهل مجلس" مصنف علا وُالدين سمناني -
                                                                                  ☆
                       ''الحديقة الندية شرح الطريقة المحمد بيُ' مطبوعه: پاِ كستان -
                                                                                  ☆
''الحب الاللي في التصوف الاسلامي''مصنف محم مصطفي حلمي مطبوعه: قاهره 1960ء -
                                                                                 ☆
```

| 358                    |                                                                  | التصوف        |
|------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------|
| ر 1971ء_               | · ' حضرات القدس' فاری مصنف بدرالدین سر ہندی مطبوعہ: ا<br>·       | ☆             |
| تطبوعه: المطبعة الوطنه | ''حقائق عن التصوف' مصنف عبدالقادر عيسىٰ چوتھا ايديش' م           | ☆             |
| •                      |                                                                  | عمان 01       |
|                        | · محممة الاشراق مصنف شباب الدين سبروردي .                        | ☆             |
| ' مطبوعه: دارالكتاب    | " حلية الأولياء وطبقات الاصفياء "مصنف ابولعيم الاصبهاني          | ☆             |
| •                      | وت1980ء۔                                                         | الاعر في بيرا |
| _                      | ° الحلاح' 'مصنف طاعبدالباقي سرور مطبوعه وارنهضة مصرقامره         | ☆             |
| بيروت ـ                | "حيات القلوب في كيفية الوصول الى المحوب"مطبوعه: وارِصادر         | ☆             |
|                        | ''لخير الدال على وجودالقطب والاوتاد''مصنف سيوطى_                 | ☆             |
| ت_                     | ''ختم الولايه''مصنف عکیم الترندی'مطبوعه: کیتھولک پبلشرز بیرو،    | ☆             |
| تان_                   | ''خزيينة الاصفياء'' أرد ومصنف مفتى غلام سرور قادرى'مطبوعه: پا    | ☆             |
| لتان_                  | " نخزینهٔ معرفت" أرد و مصنف صوفی محمد ابراهیم قصوری مطبوعه: پا   |               |
| انی مطبوعہ بمصر۔       | '' دررالغواص على فتادى سيدى على الخواص''مصنف عبدالو ہاب شعر      | ☆             |
| -8,                    | ''الدرامنظم في الاسم الإعظم''مصنف السيوطي مطبوعه: مكتبه نصيرقا م | ☆             |
| ر:مصطفیٰ البابی الحبلی | "الدررالثمين والموردالمعين "مصنف محمس مدامماتكي مطبوء            | ☆             |
| •                      |                                                                  | ., 1954       |
| : مكتبه القامره به     | "الدررالسنيه في الطريقة التجانية "مصنف محد سعد الرباطالي مطبوعه  | ' ☆           |
|                        | ' دلاكل الخيرات' مطبوعه مصطفیٰ البا بی الحلبی '1346 هه۔          | ' ☆           |
|                        | ' د يوان ابن عربي' مطبوعه : مكتبه محمد ركا بي الرشيدي القاهره -  | ' ☆           |
|                        | ' دیوان این فارض' مطبوعه مکتبه انقابره 1399هه۔                   |               |
|                        | ' د يوان البرع' 'مطبوعه مصطفی البابی الحلبی قاہرہ۔               | , it          |
| بانی الحکنی مصر_       | ' دِيوان البوئيرِي''مصنف شرف الدين بوجيرِي'مطبوعه: مصطفیٰ ال     |               |
| • •                    |                                                                  |               |

| · ' ديوان الحلاج'' دوسراايْديش' بغداد 1404 هـ-                                                                                                              |                             |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
|                                                                                                                                                             | ☆                           |
| '' ديوان منصور حلاج'' فارئ مطبوعه:انتشارات كتاب خانه سنائي تتبران-                                                                                          | ☆                           |
| '' و يوان فريدالدين عطار نيثا پورئ' فارئ مطبوعه: كتاب خانه سنائی تنهران-                                                                                    | ☆                           |
| '' ذ خائرًالاعلاق''مصنف!بن عربي مطبوعه: مكتبهالكليات الاز مربيالقامره-                                                                                      | ☆                           |
| ''راحة القلوب''ملفوظات فريدالدين تنج شكر'أردو مطبوعه بإكستان-                                                                                               | ☆                           |
| "الرسالة القشيرية" مصنف عبدالكريم القشيري مطبوعه: دارالكتب الحديثه القاهره                                                                                  | ☆                           |
| <b>-</b> f                                                                                                                                                  | 1974                        |
| ''رسالية الصوص''مصنف مجمر بن اسحاق القونوی'مطبوعه:مشهدا بران-                                                                                               | ☆                           |
| "الرستميات" فارى مصنف ابوسعيدمحمد بن محمر الرستي مطبوعه بمجمع البحوث الاسلاميه                                                                              | ☆                           |
| اد پاکستان۔                                                                                                                                                 | اسلام آ :                   |
| . "روح السنه وروح النفوس المطمئة "مصنف احمد بن ادرلين مطبوعه. واراحياء الكتب                                                                                | ☆                           |
| ان بر                                                                                                                                                       | العربية                     |
| " "روضة التريف بالحب الشريف" مصنف لسان الدين بن الخطيب مطبوعة                                                                                               | ☆                           |
| العربي-<br>برياد من النام من المناسق                                                                                                                        | دارالفكر                    |
| '' زیرة الحقائق''مصنفع' بر الدین النسفی' پیشکش حق وردی ناصری مطبوعه: کتاب                                                                                   | $\stackrel{\wedge}{\Omega}$ |
| رى تېران -<br>. عظر ب                                                                                                                                       | خانهطهو                     |
| ''ساعة مع العارفين''مصنف سعيدالاعظمی'مطبوعه: دارالاعتسام قابره-                                                                                             | ☆                           |
| "بسبيل الاذ كار والاعتبار' مصنف عبدالله بإعلوى الحدادُ مطبوعه:مطبعة احياء الكتب                                                                             | ☆                           |
| القاهره ـ                                                                                                                                                   | العربي                      |
| «سبيل الجنه في التربية بالطريقة القادرية مصنف مجمد ناصرُ مطبوعه: اندُيا-                                                                                    | ☆                           |
| ''سرسر د کانه''فاری'مصنف محمعلی'مطبوعه: کتاب خاند منوشری ایران -<br>سرسر در این میران با در سرسر در این میران با در سرسر با در سرسر در این میران با در سرسر | ☆                           |
| ''سيدى احد الدروير' مصنف و اكثر عبد الحليم محمود مطبوعه و دار الكتب الحديثة القامر ٥-                                                                       | ☆                           |

| 360                                                                                    | التصوف       |
|----------------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| ''السيدالبددي بين الحقيقة والخرافه''مصنف ذاكثر احميهم منصور' پبلااليُهيثن' مطبوعه:     | ☆            |
| ة الاسلامية مصر-                                                                       | مطبعة الدعو  |
| "السيد بدوی" مصنف احمر محمد حجاب مطبوعه: مؤسسه سعيد للطباعه مصر-                       | ☆            |
| ''سيرالا قطاب''اُردو'مصنفعبدالرحيم'مطبوعه: پاکستان ـ                                   |              |
| "سيرالاولياء" مصنف محمد بن مبارك علوى مطبوعه مؤسسه انتشارات اسلامي                     | ☆            |
|                                                                                        | پاکستان۔     |
| ''سيرالعارفين'' أردو'مصنف حامد بن فضل الله جمالي مطبوعه: لا موريا كسّان _              | ☆            |
| ''شجرة الكون''مصنف ابن عربي'مطبوعه: پا كستان1980ء ـ                                    | ☆            |
| ' <sup>د</sup> شرح الحجب والاستار''مصنف ابومحمر رزبهان'مطبوعه: حيدرآ بادانله يا1333 هـ |              |
| · وشرح الزيارة للجماعة الكبيره' مصنف احمد بن زين الدين' مطبوعه السادات امران _         | ` <b>☆</b>   |
| ' مشرح المسائل الروحانيهٔ' مصنف ابن عربی' مطبوعه: کیتھولک پبلشرز بیروت _               |              |
| ''شرح مقدمهالتائيهالكبرئ''مصنف داؤدالقيمري                                             |              |
| ''شرح شطحیات'' فاری'مصنف''بقلی شیرازی بھیج ہنری کاربن'مطبوعہ:تہران۔                    | ' ☆          |
| ''شرح الفصوص''مصنف القيصري-                                                            |              |
| ''شرح حال الاولياءُ''مصنفعز الدين المقدى _                                             |              |
| ''الشريعيه والحقيقه''مصنف ڈ اکٹرحسن محمد شرقادی'مطبوعہ: قاہرہ۔                         |              |
| ''شموس الانوار''مصنف ابن الحاج تلمسانی 'مطبوعه بمصطفی البابی انجلهی القاہرہ۔           |              |
| " شباب الدين السبر وردى" مصنف ذاكر ابراجيم مدكور مطبوعة البيير المصريه                 | ' ☆          |
| •                                                                                      | لعامه للكثاب |
| ' <sup>د</sup> صنوم القلب' مصنف عمار بدلیسی _                                          |              |
| ''الصلوة الكبرى''مصنف ابن عربي _                                                       |              |
| ' الطبقات' 'مصنف سلمي مطبوعه: مطالع التعب قابره 1380 هـ-                               | ' ☆          |
|                                                                                        |              |

| التقوف                                                                                  | 361        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| ''طبقات الاولياء''مصنف ابن ملقن 'مطبوعه مكتبه الخالجي القاهره 1393 هـ-                  | <b>☆</b>   |
| "الطبقات الكبرى للشعر انى" مصنف داراتعلم للجميع" المطبعه العامريه العثمانية             | ☆          |
|                                                                                         | ∞1305      |
| "الطبقات الصغرى" مصنف الشعراني مطبوعه ستبه القاهره بهلا المديش                          | . <b>☆</b> |
|                                                                                         | ∞1390      |
| "الطبقات في خصوص الاولياء والصالجين والعلمياء والشعراء في السودان" مصنف محمد            | ☆          |
| الجعلى الفصلي مطبوعه المكتبه الثقافيه ببيروت لبنان -                                    | ميف الله   |
| ''الطريق الى الله''مصنف ابوسعيد الخراز'مطبوعه: دارالكتب الحديثة مصر-                    | ☆          |
| · 'طريق النجاة'' فارى' مصنف كريم خان كرمانى' مطبوعه: مطبع السادات ايران                 | ☆          |
|                                                                                         | »1396      |
| ''طهارة القلوب''مصنف عبدالعزيز الدرين مطبوعه بمصطفیٰ البابی الحلبی القاہرہ۔             | ☆          |
| ''الطّواسين''مصنف لحلاج''مطبوعه المعارف پاکستان۔                                        | ☆          |
| * وعبدالله الانصاري الهروي ' مصنف دْ اكثر محمر سعيد عبدالمجيد مطبوعه : دارالكتب الحديمة | ☆          |
|                                                                                         | مصر۔       |
| ''عبداللهٔ خویشگی قصوری'' اُرد و'مصنف محمدا قبال مجد دی'مطبوعہ: پا کستان۔               | ☆          |
| · 'عبدالرحمٰن الثعالبي والتصوف'' مصنف عبدالرزاق قسوم' مطبوعه: الشرقه الوطنيه            | ☆          |
| •                                                                                       | -31%       |
| ''العظه والاعتبار في حياة السيدالبدوي''مصنف احمه 'أرالحجاب'مطبوعه:القاهره -             | ☆          |
| ''العروه''مصنف سمنانی -                                                                 | ☆          |
| 'نعقلية المستوفز''مصنف!بن عربي مطبوعه اليذن 1236 هـ-                                    | ☆          |
| · 'عقيدة ابل المعانى فى شرح قصيدة بدءالا ماكى'' مصنف ابواكسن محمد الدوس' مطبوعه         | ☆          |
|                                                                                         | مكتبها يشع |
| V- W                                                                                    | -          |

| المعوك                    | 362                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ☆                         | "العقل وفهم القرآن" مصنف حارث بن اسد المحاسي مطبوعه: دارالكتدى الطبعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الثالثه2(                 | -2140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ☆                         | · العلوم الالهية والاسرارالر بإنيهُ مصنف ابن عر بي مطبوعه .نصيرالقا بره _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ☆                         | · معارف المعارف لعبد القاهر' مصنف سهروردی' مطبوعه: دارالکتاب العربی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| بيروت 3                   | _ <i>a</i> 140                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ☆                         | ''غزلیات شمس تمریزی''فاری' مطبوعه: تهران <sub>-</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ☆                         | "غيث المواهب العليه في شرح الحكم العطائية" مصنف نفزي الرندي مطبوعه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| إرالكتبا                  | لىمەرىشەللغام.ە1970ء-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ☆                         | " الفتح الرباني والفيض الرحماني" مصنف عبدالقاور جيلاني" مطبوعه مصطفي البابي الحلمي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| لقاہرہ۔                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| $\stackrel{\wedge}{\Box}$ | · 'الفتح المبين فيما يتعلق بترياق المحين ''مصنف ابوالظفر  قادري الطبعة الاولى المطبعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| لخيرية مصر                | المراد ال |
| $\overset{\wedge}{\sim}$  | ''الفتح الرباتي''مصنف عبدالعزيز نابلوي'مطبوعه:الكاثوليكيه بيروت1960ء۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| \$                        | ''الفتو حات الالهبي' مصنف ابن عجيبه لحسني مطبوعه: عالم الفكر قاهره .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| <b>☆</b>                  | ''الفتو حات المحمدية' مصنف مبارك على مطبوعه: پاكستان 1981ء۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ជ                         | ''الفتوحات المكيه''مصنف ابن عربي مطبوعه الهبيئة العامة للكتاب 1405 ه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| rá                        | '' فتوحات نامهٔ''مصنفعبدالرزاق کاشانی'فاری مطبوعه: تهران _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| M                         | '' فرائدالآلي من رسائل الغزالي' متحقيق محمه بخيت' مطبوعه: فرج الله ذكي الكردي' مصر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 1344 ھ                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Z.                        | '' فرحة الناظرين' مصنف محمداسلم' أردو' مطبوعه: پاکستان۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Ž.                        | · · نصوص الحكم 'مصنف ابن عربي مطبوعه : دارا لكتاب العربي بيروت _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۲.                        | · ' فوائح الجُمالُ وفوا تح الجالِ 'مصنف عِم الدين كبرى _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| التصوف                                                                          | 365               |
|---------------------------------------------------------------------------------|-------------------|
| "المجالس الرفاعية"مصنف احمدالرفاعي مطبوعه بمطبعة الارشاد بغداد _                | ☆                 |
| ''مجموع مخطوط بالفاتيكان''عر بي نمبر 1242 -                                     | ជ                 |
| " مجموعة في الحكمه المشر قية "شهاب الدين سهروري -                               | प्रं              |
| ''الحبة والشوق''مصنف غزال'مطبوعه بمصطفل البالي الحلمى قاهره                     | ☆                 |
| " محاسن المجالس" مصنف ابن العريف مطبوعه: پيرس 1933ء -                           | ☆                 |
| «محمرسلیمان تو نسوی" اُردو" مصنف ڈاکٹر محمرسین لببی مطبوعہ: پاکستان۔            | ☆                 |
| '' محى الدين ابن عربيٰ'' فارى' مصنف ڈ اکٹرمحسن جہانگيری' دوسراايڈيشن' تهران۔    | ☆                 |
| ''محى الدين ابن عربي''مصنف طاعبدالباقى سرور'مطبوعه: القاهره-                    | ☆                 |
| «مخضر تذكرة القرطبي" مصنف عبدالو باب الشعراني" مطبوعه: داراحياءالكتب العربيه    | ☆                 |
|                                                                                 | مصر-              |
| ''المدرسة الحديثة الثاذلية و امامها الوالحن الثاذلي' مصنف ذاكثر عبدالحليم محمود | ☆                 |
| راكتب الحديثة القاهره -                                                         | مطبوعہ: دار       |
| '' مدینة الاولیاء'' اُردو'مصنف محمد دین کلیم قادری'مطبوعہ: پاکستان۔<br>معرب     | ☆                 |
| «بنطقتهی الخارف الجانی"مصنف مجمر الخضر اختلقیطی -                               | ☆                 |
| "مصباح العلوم في معرفة الحي القيوم" مصنف احمد بن حسن الرصاص مطبوعه:             | ☆                 |
| ام القابره -                                                                    | دارالاعضا         |
| "مطالع المسرات" مصنف محمد المهدى بن احمدُ مطبوعة مصطفى البابي الحلبي            | ☆                 |
|                                                                                 | <sub>*</sub> 1970 |
| "معارج المقربين" مصنف محمد ماضى ابوالعزائم مطبوعه: دارالتقافه العربيه للطباعة   | ☆                 |
|                                                                                 | مصر-              |
| ''المعارضه والردُ' مصنف مهل بن عبدالله التستري' مطبوعه : دارالانسان القاهره-    | ☆                 |
| ''المقدمات''مصنفالفرغاني _                                                      | ☆                 |

| وف                                                                    | النتصر   |
|-----------------------------------------------------------------------|----------|
| " "مقصود الموشين" مصنف بايزيد الانصاري مطبوعه بمجمع البحوث ال         | ☆        |
|                                                                       | بإكستا   |
| ''مكائفة القلوب''مصنفغرالي'مطبوعه الشعب القاهره-                      | ☆        |
| "مناقب العارفين" مصنف الافلاكي فارى مطبوعه ونيائ كما                  | ☆        |
| 1.                                                                    | 362      |
| "منا قب الصوفية"مصنف قطب الدين المروزي مطبوعه شهران-                  | 常        |
| ''منا قبالصوفيه''فارئ مصنف!بوالمظفر المروزي'مطبوعه:تهران              | * ☆      |
| " منا قب الصوفيه" فارئ مصنف منصور بن اردشير مطبوعه: ايران _           | ☆        |
| " "منا قب العارفين" مصنف الافلاكي فارئ مطبوعه: ونيائ كتاب             | ☆        |
| " من اعلام التصوف الاسلامي" مصنف طاعبدالبا في سرور مطبوعه: د          | ☆        |
| ''لهنتخات من ممتوبات المجد دُ' فارئ مكتبه إيشين تركى ـ                | ú        |
| ''المنقذمنالصلال' مصنف غزالي مطبوعه: دارالكتاب لبنان بيرور            | ☆        |
| ''المنقذ من الصلال' مجموعه مؤلفات عبدالحليم محمودُ مطبوعه: دارا لكتاب | ☆        |
| "منازل السائرين مع العلل والقامات" مصنف عبدالله الانصار S             | ň        |
|                                                                       | يال      |
| ‹‹منبع اصول التحكمه٬ مصنف ابوالعباس احمد بن على بوني مطبوعه بمصط      | <b>☆</b> |
| ''مخ المية''مصنف عبدالو بإب الشعراني مطبوعه: مكتبه عالم الفكرالقام    | 7.       |
| · منطق الطير''مصنف فريدالدين عطار مطبوعه: دارالاندلس بيروت            | ×.       |
| ''منهاج العابدين' مصنف غزاليٰ مطبوعه بمصطفیٰ البابی الحلبی ۔          | Z.       |
| ''لمنج الموصل الى الطريقة الانهج''مصنف مصطفى الصادقي _                | ₹^       |
| ''المواتف الالهمية'مصنف ابن قضيب المباني'مطبوعه كويت _                | ₹^       |
| ''مولا ناروی''مصنف بشیرمحموداختر' اُردو مطبوعه:اداره ثقافت اسلام      | ž        |
|                                                                       |          |

| التعوف                                                                                | 367                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ''مواقع النجوم''مصنف ابن عربي'مطبوعه مطبعة السعادة مصر 1325 هـ۔                       | ☆                   |
| ''مهرمنیر''مصنف مهرعلی شاه' اُردو مطبوعه: پاکستان _                                   | ☆                   |
| "نزيمة المجالس" مصنف عبدالرحمل الصفوري مطبوعه مكتبه الشرق الحديد بغداد                | ☆                   |
|                                                                                       | عراق۔               |
| ''نساءفاصْلات''مصنفعبدالبدلع صفرْمطبوعه: دارالاعتصام قاہرہ۔                           | ☆                   |
| « دنشيم الانس ' مصنف زين الدين بن رجب _                                               | ☆                   |
| ''نشاط التصوف الاسلامي'' مصنف ابراجيم بسيوني' مطبوعه: دارالمعارف القاهره              | ☆                   |
| -                                                                                     | . <sub>*</sub> 1969 |
| ''النصائح الدينيهُ''مصنف عبدالله باعلوى الحدادُ مطبوعه: مطبعة داراحياءالكتب العربيه   | ☆                   |
|                                                                                       | القاهره-            |
| ''نص النصوص''مصنف حيد رالا <b>ملي _</b>                                               | ☆                   |
| ''النفحة العليه في اورادالشاذليهُ'مصنف عبدالقادرذ كي مطبوعه: مكتبة المثنى قاهره       | ☆                   |
| '' تھجۃ الروح وتھنۃ الفتوح''مصنف مویدالدین جندی'مطبوعہ: تہران1362ھ۔                   | ☆                   |
| '' فمحات الانس' فاری' مصنف عبدالرحمٰن جائ مطبوعہ: ایران 1337ھ۔                        | ☆                   |
| ''نوا درالاصول''مصنف <i>ڪيم التر</i> ندي۔                                             | ☆                   |
| ''الوصية الكبريٰ' مصنفء بدالرحمٰن الاسمرالفيّةو ري' مطبوعه: مكتبة النجاح طرابلس ليبيا | ☆                   |
|                                                                                       | ,1976               |
| ''اليواقيت والجواهر في بيانه عقائد الاكابر''مصنف عبدالو ہاب الشعرانی' مطبوعه:مصطفیٰ   | , ☆                 |
| القابره1378هـ                                                                         |                     |
| یں کے علاوہ دیگر مسلم مصنفین کی کتب                                                   | سوفير               |
| ''ابن سبعين و فلسفة الصوفيه'' مصنف ڈاکٹر ابوالوفا لعنیمی التفتازانی' مطبوعہ:          | Ϋ́,                 |
| بنان بيروت 1973ء۔                                                                     | ارالکتاب!           |
|                                                                                       |                     |

| 368                                                                             | ۰ ر                 |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------------|
| ''ابونييم وكتابهالحلية ''مصنف مجرلطفي الصباغ 'مطبوعه دارالاعتصام قابره -        | ☆                   |
| ''اتحاف السادة''مصنف الزبيدي'مطبوعه المكتب الاسلامي بيروت 1974ء                 | ☆                   |
| ''اخباراتحكماء''مصنف لققطي _'                                                   | ☆                   |
| ''اديان الهندالكبرى''مصنف شبلي مطبوعه :القاهره 1964ء ـ                          | ☆                   |
| ''اسا <i>ل</i> البلاغ''مصنف الزمحشري'مطبوعه احياءالمعاجم العربية قاهره          | ☆                   |
| ''اضواء على التصوف''مصنف ڈ اکٹر طلعت غنام'مطبوعہ: عام الکننب قاہرہ۔             | ☆                   |
| ''الاعتصام''مصنف شاطبی'مطبوعه:المسعادهمصر_                                      | ☆                   |
| ''الانساب''مصنف السمعانی'مطبوعه محمدامین' بیروت' دوسراایڈیشن 1400 هه۔           | ☆                   |
| " الانسان الكامل في الاسلام" مصنف ذا كثر عبدالرحمن بدوى مطبوعه. وكالة المطبوعات | ☆                   |
|                                                                                 | کویت۔               |
| ''البدايه دالنهايه''مصنف!بن كشر'مطبوعه بيروت_                                   | ∵ ☆                 |
| «بين التصوف والحياة" مصنف عبدالباري الندوي' مطبوعه: دارالفتح وشق                | \$\$                |
| ,                                                                               | . <sub>-</sub> 1963 |
| ''بوارق الاساع في الحادمن يحل السماع'' أردوُ مصنف ميرعالم' مطبوعه: مطبع منثي    | ☆                   |
| طبوعه: پاکستان ـ                                                                | نخرالدين'م          |
| ° تاريخ انتصوف الاسلاي ' مصنف ڈ اکٹرعبدالرحمٰن بدوی مطبوعہ: وکالة المطبوعات     | ☆                   |
| -£197                                                                           | الكويت'8م           |
| '' تاريخ التصوف في الاسلام' مصنف دُ اكثر قاسم غيّ عربي ترجمه صادق نشات مطبوعه:  | ☆                   |
| المصرية قابره-                                                                  | مكتبه النهضن        |
| '' <del>-</del> تاریخ تصوف'' مصنف ڈاکٹرمجمہا قبال اُردؤمطبوعہ: لاہور پاکستان۔   | ☆                   |
| ''التبصير في الدين' مصنث الاسفرائيني مطبوعه القاهره -                           | ☆                   |
| '' تذكرة الحفاظ''مصنف الذهبي'مطبوعه: القاهره _                                  | ☆                   |
| <b>√.</b> <del>↓.</del>                                                         |                     |

| القول                                                                                 | 369            |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| « التراث اليوناني في الحصارة الاسلامية ، مصنف ذا كثر عبدالرحمان بدوي ، مطبوعه: وكالية | ⊀.             |
| ر<br>پاکونت -                                                                         | مطبو عاسة      |
| ''الصوف الاسلاي في الا دب والاخلاق' مصنف ڈ اکٹر ذکي مبارک' مطبوعہ: دارالجیل           | r\             |
|                                                                                       | منان_          |
| · التصوف بين الحق والخلق ' 'مصنف محمر فهر شفقه 'مطبوعه : الدار السّلفيه كويت -        | ☆              |
| "التصوف بين الدين والفليفة مصنف ذاكثر ابراتيم ملال مطبوعة وارالنبه                    | ☆              |
| -8/                                                                                   | لعربيقا        |
| " التصوف في تهامة "مصنف محمر بن احمر العقبلي "مطبوعه" دارالبلا دجده-                  | ☆              |
| ''التنبيه والردُ' مصنف الملطى 'تحقيق زابدالكوثرى' مطبوعه:مصر1360 هـ-                  | ☆              |
| "تلبيس ابليس" مصنف ابن جوزی مطبوعه: دارالوعی بیروت مطبوعه: دارالقلم                   | ☆              |
|                                                                                       | بيروت ـ        |
| '' تهذیب التهذیب' مصنف حافظ ابن حجرالعسقلانی مطبوعہ: بیروت۔                           | ☆              |
| «جبتجو درتصوف ایران <sup>،</sup> فاری مصنف ڈاکٹرعبدالحسن زرین کوب مطبوعه مؤسسه        | ☆              |
| ے امیر کبیر شہران 1363 ھ                                                              | اختثارار       |
| '' حادی الارواح این القیم الجوزیه' مطبوعه: داراتقکم پیروت لبنان به                    | ☆              |
| ''الخضر في الفكر''مصنف صوفي عبدالرطن عبدالخالق'مطبوعه الدارالسلفيه كويت-              | ☆              |
| ''الخطوط العريضه للاسس التي قام عليها مُدجب الشيعه الاثني عشريه''مصنف سيدمحت          | ☆              |
| نطيب -                                                                                | ا<br>الدين الج |
| ''خلاصة الاثر''مصنف کجی ۔                                                             | ☆              |
| '' دائرَ ةالمعارف الإسلامية' أرد ومطبوعه: پنجاب يو نيورشي لا موريا كستان -            | ☆              |
| " دراسات في التصوف الاسلامي" مصنف ذا كثر محمه جلال شرف مطبوعه: دارالنهضه              | ☆              |
| يروت 1980ء۔                                                                           | العربية        |

| 370                                                                                                                      | التصوف         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| '' دنباله جبتو درتصوف'' فاری ژا کنرعبدالحسین زرین کوب'مطبوعه:ایران_                                                      | ☆              |
| " ذم ما عليه مدعو التصوف" مصنف ابومحمه موفق الدين "مطبوعه: المكتب الاسلامي                                               | ☆              |
| 1                                                                                                                        | بيروت۔         |
| ''روصة الحبين ''مصنف ابن قيم الجوزية مطبوعه: دارالكتب العلميه بيروت _                                                    | ☆              |
| ''سيراعلام النبلاء''مصنف امام ذہبی مطبوعہ بیروت۔                                                                         | ☆              |
| ''الشيعه والل البيت' مطبوعه: اداره ترجمان السنه لا بور پاکستان به                                                        | ☆              |
| ''الشيعه والسنه''مطبوعه: اداره ترجمان السندلا بوريا كستان _<br>الشيعة والسنه''مطبوعه: اداره ترجمان السندلا بوريا كستان _ | ☆              |
| ''صحیح البخاری''۔                                                                                                        | ☆              |
| , وصحیحه سا ، ،<br>* -                                                                                                   | ☆              |
| ''الصوفيهالوجهالآخر''مصنف دُ اكثرمجم جميل غازي'مطبوعه القاهره-                                                           | ☆              |
| ''الصوفيه دالفقراءُ' مصنف يشخ الاسلام ابن تيميهُ مطبوعه: دارالفتح قا جره -                                               | ☆              |
| ''الصوفيه في ضوءالكتاب والسنه''مصنف عبدالمجيد محمر'مطبوعه:القاهره-                                                       | ☆              |
| ''الصوفيه في نظرالاسلام'' مصنف مسيع عاطف الدين' مطبوعه: دارالكتاب <b>البناني</b>                                         | ☆              |
| •                                                                                                                        | بيروت_         |
| ' وضحىٰ الاسلام''مصنف احمدامين'مطبوء. قابره1952ء۔                                                                        | ☆              |
| ''الطبقات''مصنف ابن سعد'مطبوعہ: بیروت۔                                                                                   | ☆              |
| · الفرقان بين اولياءالرحمٰن واولياءاهيطان ' مصنف ابن تيميه مطبوعه: ادار وترجمان                                          |                |
| کشان ـ                                                                                                                   | السندلا بودياً |
| ·                                                                                                                        |                |
| " فضائح الباطنية "مصنف الغزالي مطبوعه مؤسسه دارالكتب ا <b>لثقا في كويت .</b>                                             | ' ☆            |
| · فلىفدالهندالقديمـ ' مصنف محرعبدالسلام مطبوعه : رام پورانڈیا۔                                                           | ' <b>☆</b>     |
| الفلسفة الصوفيه في الاسلام مصنف واكثر عبدالقادر محود مطبوعة دارالفكر العربي                                              | ' ☆            |

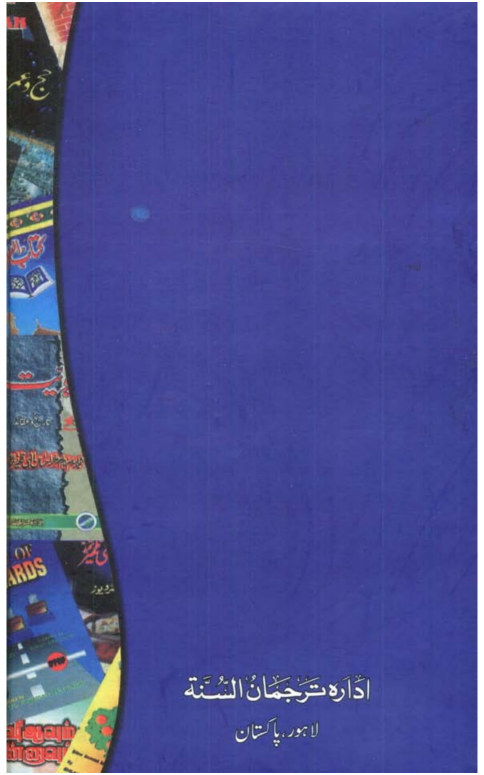
| التعوف                                                                                    |    |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| ·                                                                                         | -  |
| "القاديانية مطبوعة اواره ترجمان السندلا موريا كستان -                                     | ,  |
| ''القاموس المحيط''مصنف فيروزآ بادى مطبوعه مصطفیٰ البابی الحلسی القاہرہ۔                   | ,  |
| ''القول المنعي في تكفيرا بن عربي' مصنف النحاوي -                                          |    |
| ''لهان العرب' مصنف بن منظوراا إفريقي' مطبوعه ادارالصاور بيروت –                           | ,  |
| «مجموعة الرسائل والمسائل" مصنف ابن تيميهُ مطبوعه: وارالكتب العلميه بيروت                  | ı  |
|                                                                                           |    |
| '' <b>دخل الى ا</b> لتصوف الاسلامي''مصنف ابوالو فالغنيمي 'مطبوعه بمصر-                    |    |
| " المسند''مصنف ابام احمد                                                                  |    |
| ''مقد مداین خلدون''مطبوعه بمطبعه مصطفی حمی <sup>م مص</sup> ر                              |    |
| " الملامة يه وابل الفتوة العبو فيه" مصنف ابوالعلا العفيمي "مطبوعه: دارا حيا الكتب العربيه |    |
|                                                                                           |    |
| ' <sup>د</sup> منهاج السدنة العويه؛ مصنف شيخ الإسلام ابن تيميه مطبوعه: لا بوريا كستان -   |    |
| ''لملل والنحل''مسنف شهرستانی مطبوعه: بیروت -                                              |    |
| ''الموطا''مصنف امام ما لک۔                                                                |    |
| "نشاة الفلسفة الصوفية مصنف ذاكثر عرفان عبدالحبية مطبوعه: المكتب الاسلام                   |    |
| L-197                                                                                     | 74 |
| ''الخوم الزاهره''مصنف تغرى بردى الاتا كجي'مطبوعه: وزارت ثقافة معر-                        |    |
| '' وفيات الاعيان''مصنف ابن خلكان'مطبوعه: بيروت -                                          |    |
| ''الوافي بالوفيات'' ـ                                                                     |    |
| ''ولاية الله والطريق اليهما''مصنف امام شوكا في مطبوعه: القاهره -                          |    |
| " هذه هي الصوفية "مصنف عبدالرحمن الوكيل مطبوعه: دارالكتب العلميه -                        |    |

372 شیعه اور اسماعیلی مصنفین کی کتب: ''اجزاء عن العقائد الاساعيليه'' مصنف ابراهيم' مطبوعه: امبرين فيشل يريس ☆ ''اربعة نصوص اساعيليه'' نامعلوم اساعيلي مصنف بتحقيق ماسيئن' مطبوعه : پيرس\_ ☆ ''اساس الباويل''مصنف قاضي نعمان اساعيلي' مطبوعه: دارا**ش**قا فه بيروت \_ ☆ "الاصول من الكافى" مصنف الكليني مطبوعه: دارالكتب الاسلامية تهران ☆ 1388ھ۔ "أعلان النهوه" مصنف ابوحاتم الرازى تحقيق صلاح الصادى مطبوعه: ايران ☆ \_æ1397 ''اعیان الشیعه''مصنف محسن امین' مطبوعه: دارالتعارف للمطبوعات بیروت به ☆ ''اعتقادات الصدوق''مصنف!بن بابو بياتمي 'مطبوعة:امران \_ ☆ ''الافتخار''مصنف ابويقفو بالبحيتاني'مطبوعه: بيروت \_ ☆ "الامال"مصنف المفيد مطبوعه : قم ايران \_ ☆ ''بحارالانوار''مصنف مجلسی 'مطبوعہ:ایران۔ 쑈 ''البريان في تفييرالقرآن' مصنف ماشم البحراني' مطبوعه ايران به 쑈 " بصار الدرجات الكبرى" معنف صفار مطبوعة منشورات الاعلى تبران ☆ 1404 هـ "بت الدعوة الاساعيلي". ☆ ''بین التصوف والتشیع'' مصنف ہاشم معروف حینی' مطبوعہ: دارالقلم ہیروت۔ ☆ · «تلخيص الشافي ''مصنف الطّوس 'مطبوعه: قم ايران \_ ☆ ' وتنقيح القال''مصنف المامقاني'مطبوعه: تبران به ☆ ''حق اليقين'' فارئ مصنف مجلسي 'مطبوعه: ايران \_ ☆

| التموف                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 373      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| '' حدیقة الشیعه'' فاری مصنف احمد بن محمدار دبیلی مطبوعه شهران به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ☆        |
| ''الخصال''مصنف!بن بابورياتمي 'مطبوعه ابران۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ☆        |
| "الذربيدالي تصانيف الشيعه" مصنف آقابزرگ الطهمر اني مطبوعه: ايران-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ☆        |
| ''الرجال''مصنف الحلي'مطبوعه:اريان_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ☆        |
| ''رجالالطّوئ'مطبوعه: نجف عراق _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ☆        |
| ''رجال الکشی''مطبوعہ: کر بلا۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ☆        |
| ''الزيد''مصنف حسين بن سعيدالا موازي مطبوعه: ايران -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ☆        |
| " شرح نيج البلاغه "مصنف ابن عربي الحديد مطبوعه: الران-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ☆        |
| «شرح اعتقادات الصدوق" مطبوعه ايران -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ά        |
| "الصله بين التصوف والتشيع"، مصنف ذاكثر كامل مصطفىٰ الشيمي، مطبوعه بيروت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ☆        |
| ``<br>-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | .,1982   |
| ''طرائق الحقائق''مصنف حاجي معصوم علي شاه'مطبوعه: ايران _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ☆        |
| ''عيون اخبارالرضا''مصنف ابن بايوييالقمي _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ☆        |
| '' فرق الشيعه''مصنف نوبختی'مطبوعه المطبعة الحيد ريه نجف عراق به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ☆        |
| "الفصول ألمبمه في معرفة الائمة"مصنف حرالعالمي مطبوعه مكتبه بصيرتي قم ايران_                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ☆        |
| "الفكر الشيعي والنزعات الصوفيه" مصنف ذاكثر كامل مصطفى الشيمي" مكتبه النهضة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ☆        |
| estate de la companya della companya della companya de la companya de la companya della companya | البغداد_ |
| " كمال الدين وتمام العمم" مصنف ابن بابويداهم "مطبوعه وارالكتب الاسلاميه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ☆        |
| 13ھے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | تهران95  |
| ''مشارق دانوارالیقین''مصنف حافظ رجب البری'مطبوی: دارالاندلس بیروت _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ☆        |
| "القالات والفرق" مصنف سعد بن عبدالله الاشعرى لقمي مطبوعه تتهران _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ☆        |
| '' <sup>منب</sup> ج المقال''مصنف استرا آبادی'مطبوعه ایران _                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ☆        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |

| 374                                                                              | التعوف         |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| ''منهاج الكرامه''معنف الحلي 'مطبوعه: پا كستان _                                  | ☆              |
| ''النصره''مصنف بحستانی مطبوعه واراثنگافه بیروت _                                 | ☆              |
| ''نج البلاغه''منسوب الي على ابن الي طالب" تحقيق صحى صالح بهروت _                 | ☆              |
| ''الهفت الشريف'' مصنف المفعمل الجعفى' تحقيق مصطفیٰ غالب الاساعیل مطبوعه          | ☆              |
| ,                                                                                | بيروت_         |
| " علاث رسائل في الحكمة الاسلامية" مصنف محمه كاظم عصار مطبوعه: الممكعبة المرتضوبه | ′ ☆            |
|                                                                                  | ايران-         |
| لم مصنفین کی کتب:                                                                | غيرمس          |
| ''بخيل''_                                                                        | , ಭ            |
| ' آئین جوانمردی' فاری مصنف ہنری کارین مطبوعہ:ایران۔                              | , ☆            |
| 'ابن عربی حیاته و مذہبہ'' مصنف آسین بلیعفس' عربی ترجمہ ڈاکٹر عبدالرحمٰن بدوی'    | ' ☆            |
| المطبوعات كويت _                                                                 | مطبوعه: وكالية |
| 'التاريخ العامليصو ف دمعالمه' مصنف ميركس _                                       |                |
| ' تاریخ العربی''مصنف ہیٹی _                                                      | ' ☆            |
| 'التصوف الاسلامى وتاريخه'' مصنف نيكلسن' عربي ترجمه ذا كثر عبدالوفا العفيم'       | ' ☆            |
| -1                                                                               | مطبوعہ: قاہرہ  |
| 'التصوف''مصنف ماسينتن' مطبوعه: وارالكتاب اللبناني بيروت'1984 ء-                  | " ☆            |
| العقيده والشريعة في الاسلام "مصنف كولذ زيبرية                                    |                |
| · فلسفد بوگا' 'مصنف را ما شارا کا'مطبوی: القا بره _                              |                |
| الفكر العربي ومكانعه في التاريخ" مصنف اوليري عربي ترجمه تمام حسان مطبوعة         |                |
|                                                                                  | القابره-       |
| قصة الحضاره "مصنف ول ويوريز عربي ترجمه محد بدران مطبوعه القابره 1964 ء           | " ☆            |
| •                                                                                |                |

| التقوف                                        | 375      |
|-----------------------------------------------|----------|
| ''للت دستر''مصنف گوتم بده'مطبوعه انڈیا۔       | ☆        |
| ''هذ وهيي الوجوديه''مصنف پال پولکيب _         | ☆        |
| Oxford history of Church 1953                 | ☆        |
| The story of Christian Church 1933            | ☆        |
| A short history of our Religion - London 1922 | ☆        |
| Origin Chiristian Church Art Oxford 1933      | ☆        |
| Buildings L6 EB Lib                           | ☆        |
| History of an Cient Art, Finlay 195           | ☆        |
| The Buddha and the Cristle, by B H Streeter   | ☆        |
| London                                        | 1932     |
| Bonyn a literary History of Persia            | <b>₹</b> |



محکم دلائل سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پرمشتمل مفت آن لائن مکتبہ